
 

 

1 

ΔΕΛΤΙΟ																																																																									11	
																																																																														Δεκέμβριος	2025	
Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-ΙΟΑΦ	
Εισαγωγικό	Σημείωμα																																																	

              Νέα	του	ΙΟΑΦ	
	

§ Προβολή	της	ταινίας	September	στις	11/1/2026	και																																																							
συζήτηση	με	την	σκηνοθέτιδα	Πέννυ	Παναγιωτοπούλου	

§ Ομιλία	στο	Εισαγωγικό	Σεμινάριο	στις	17/1/2026,	από	την																						
Elizabeth	Rohr,	με	θέμα:	«Θεραπευτικοί	παράγοντες	στην																			
Ομαδική		Ανάλυση	

§ Παρουσιάσεις	στις	29/11/2025	και	31/1/2026	από		την																						
Κατερίνα	Μήλιου,	με	θέμα:	«Η	Ψυχοδυναμική	Διάγνωση																														
μέσω	της	ψυχολογικής	αξιολόγησης»					

§ Παρουσίαση	στις	7/2/2026	από	την	Επιτροπή	Δεοντολογίας																							
του	ΙΟΑΦ	(Ελένη	Μοσχονά,	Λένα	Τελειώνη,	Κατερίνα	Μήλιου),	με	θέμα:																											
«Η	διαθήκη	του	θεραπευτή»	

§ Ομιλία	στο	Εισαγωγικό	Σεμινάριο	στις	14/2/2026,	από	την													
Αναστασία	Τσαμπαρλή,	με	θέμα:	«Ψυχαναλυτική	Ψυχοθερα-																				
πεία	και	Επιθετικότητα	στο	ζεύγος:	Μία	κλινική	περίπτωση»																																																																																																																																																											

§ Ανοικτή	Διάλεξη	στις	28/2/2026	με	ομιλητή	τον	ομαδικό																						
αναλυτή	Dieter	Nitzgen	και	θέμα:	“Relating	group	analysis	to								
contemporary	developments	in	psychoanalytic	theory	and																					
practice.	The	psychοtherapy	of	the	individual	in	and	through																													
the	analytic	group”			

																				Η	Οντογονία	της	Ομαδικής	Ανάλυσης	
																		Κώστας	Κωνσταντόπουλος	

																	Το	Διαγενεαλογικό	Ψυχικό	Τραύμα	ως	μνησιπήμων																																																
																	πόνος	στην	Ομαδική	Ανάλυση																													
																	Φωτης	Γιωτάκης																															

																	Ξένος	και	Αυτογνωσία	στο	πνεύμα	της	Αρχαίας			
																	Ελληνικής	Γραμματείας	
																	Νίκος	Τζαβάρας	

																	Απόσπασμα	από	την	«Έρημη	Χώρα»	του																									
																	T.S.	Elliot	
																	Επιλογή:	Φώτης	Γιωτάκης	

																	Εκπαίδευση	στην	Ομαδική	Αναλυτική		
																	Ψυχοθεραπεία																																																																																											
																	Σοφία	Μαρία	Μωραΐτου		

																	Εισαγωγικό	Σεμινάριο	2025-2026	
																	Κώστας	Κωνσταντόπουλος		

																	Συνέδρια	Ομαδικής	Ανάλυσης																																																																																					
																	Πρόταση	Βιβλίων		
																			Κατερίνα	Μήλιου,	Λένα	Τελειώνη,	Φώτης	Γιωτάκης	
		
																																																																																																					
																		
																	
													
			

																		«Αυτό	 που	 εννοώ	 λέγοντας	 ότι	 οι	 νοητικές	 διεργασίες	 αλληλεπιδρούν	
είναι	 η	 επιλεκτική	 αλληλεπίδραση	 όσων	 εμπλέκονται,	 η	 οποία	 συμβαίνει	
απρόσωπα,	 ενστικτωδώς,	 διαισθητικά,	 βασικά	 ασυνείδητα,	 σύμφωνα	 με	 τoν	
εσωτερικό	 αστερισμό	 (τις	 ενδοβλημένες-εσωτερικευμένες	 αναπαραστάσεις	
σημαντικών	 αντικειμένων)	 και	 τις	 προδιαθέσεις	 τους,	 τα	 οποία	 και	 καθορίζουν	
την	αλληλεπίδρασή	 τους.	Οι	 συνολικές	 αλληλεπιδράσεις	 των	ατόμων	 είναι	 στην	
πραγματικότητα	το	αποτέλεσμα	συγγενειών	ή	διαφορών,	για	παράδειγμα,	μεταξύ	
ατομικών	 ενστίκτων,	 συναισθημάτων,	 αντιδράσεων	κάθε	 είδους,	 προδιαθέσεων	
χαρακτήρα.	Ταυτόχρονα	στην	ίδια	βάση	υπάρχει	μια	ασυνείδητη	ερμηνεία	αυτών	
των	αντιδράσεων.	(1973:	228-9)	
...	Στην	διαμόρφωση	της	συμπεριφοράς	του	ατόμου	έχει	συντελέσει	αποφασιστικά	
η	 αρχική	 οικογενειακή	 ομάδα.»	 (Foulkes,	 S.	 H.	 1973.	 The	 Group	 as	Matrix	 of	 the	
Individual’s	 Mental	 Life,	 στο	 S.	 H.	 Foulkes	 Selected	 Papers:	 Psychoanalysis	 and	
Group	Analysis,	επιμέλεια	E.	Foulkes.	Λονδίνο:	Karnac,	1990,	σ.231)	

Φτάσαμε	 στο	 τέλος	 του	 2025	 με,	 παγκοσμίως,	 πολλά	 δεινά.	
Πώς	 προχωράμε;	 Στο	 ΙΟΑΦ	 συνεχίζουμε	 να	 διευρύνουμε	 την	 γνώση,	 τους	
προβληματισμούς	 και	 την	 συμμετοχή	 μας	 στα	 κοινά	 μέσω	 του	 Λόγου.	
Καλωσορίζουμε	 στις	 28/2/2026,	 τον	 εξέχοντα	 ομαδικό	 αναλυτή	 Dieter	
Nitzgen	 σε	 μία	 Ανοικτή	 Διάλεξη,	 με	 θέμα:	 “Relating	 group	 analysis	 to	
contemporary	 developments	 in	 psychoanalytic	 theory	 and	 practice.	
The	 psychotherapy	 of	 the	 individual	 through	 the	 analytic	 group".		
Συνεχίζουμε	 στις	 31/1/2026	 με	 το	 β’	 μέρος	 της	 παρουσίασης,	 από	 την	
Κατερίνα	 Μήλιου,	 της	 «Ψυχοδυναμικής	 Διάγνωσης	 μέσω	 της	
ψυχολογικής	 αξιολόγησης»,	 η	 οποία	 ξεκίνησε	 στις	 29/11/2025.		
Καταπιανόμαστε	στις	7/2/2026	με	ένα	δύσκολο	αλλά	καίριο	θέμα,	το	οποίο	
θα	μας	το	εισηγηθεί	η	Επιτροπή	Δεοντολογίας	του	ΙΟΑΦ,	την	«Διαθήκη	
του	 θεραπευτή»	 σε	 περίπτωση	 αιφνίδιου	 θανάτου	 του.	 Και	
ψυχαγωγούμαστε	 -	 με	 την	 αρχαία	 ελληνική	 έννοια	 της	 	 ψυχαγωγίας,	 ως	
αγωγή	της	ψυχής,	παιδεία,	ανάταση	και	θεραπεία	-		στις	11/1/2026,	με	την	
παρακολούθηση	της	εμβριθούς	ψυχογραφικής	ταινίας	September	 και	 την	
συζήτηση	με	την	σκηνοθέτιδά	της,	Πέννυ	Παναγιωτοπούλου.	

Συνεχίζουμε	 παρουσιάζοντας	 αναλύσεις	 για:	 Την	 δυνατότητα	
απελευθέρωσης	 κάποιου	από	 τον	 ένα	 και	 μοναδικό	 λόγο	 και	 σύνδεσης	 με	
άλλους	τρόπους	ύπαρξης	και	εμπειρίας	που	προσφέρει	η	ομαδική	ανάλυση,	
όπως	 αυτή	 παρουσιάζεται	 στην	 ομιλία	 του	 Κώστα	 Κωνσταντόπουλου,	
«Οντογονία	 της	 Ομαδικής	 Ανάλυσης»,	 την	 πορεία	 της	 οποίας	
παρακολουθούμε,	 υπό	 το	 πρίσμα	 θεωριών	 του	 Bion	 και	 του	 Freud	 και	
εννοιών	του	χάους,	του	έρωτα	και	της	διαδοχή	των	γενεών	στην	Ησιόδεια	
Θεογονία.	

Την	ανακοπή	της	διαγενεαλογικής	μεταφοράς	του	Τραύματος	
και	 την	 αποφυγή	 της	 επανάληψης	 της	 βίας	 μέσω	 της	 λεκτικοποίησης	 και	
της	έκφρασης	του	Πένθους,	είτε	μέσω	θεραπευτικών	διεργασιών,	είτε	μέσω	
πολιτισμικών	 αναμνηστικών	 εκδηλώσεων,	 τα	 οποία	 ο	Φώτης	 Γιωτάκης 
μας	 παρουσιάζει	 διεξοδικά	 και	 με	 κλινικό	 υλικό	 στην	 εισήγησή	 του	 «Το	
Διαγενεαλογικό	Ψυχικό	Τραύμα	ως	μνησιπήμων	πόνος	στην	Ομαδική	
Ανάλυση».		

Την	εμπειρία	του	Ξένου,	του	Αλλότριου,	του	Ασυνήθιστου,	ως	
μία	έκδηλη	επανερχόμενη	ανάγκη	του	ανθρώπου	να	αναζητήσει	μέσω	μιας	
μοναδικής	 πολιτισμικής	 κατάκτησης	 την	 κατανόηση	 των	 δικών	 του	
συνειδητών	 και	 προσυνειδητών	 τάσεων	 και	 συγκινήσεων.	 Και	 παρότι	 ως	
πρωταρχική	 συνάντηση	 μπορεί	 να	 συνοδεύεται	 από	 την	 παραμόρφωση		
διαμέσου	 της	 προβολής	 και	 προβολικής	 ταύτισης,	 είναι	 όμως	 δυνατή,	 να	
μεταβληθεί	σε	προϋπόθεση	αυτογνωσίας,	μας	αναλύει	ο	Νίκος	Τζαβάρας	
στην	 ομιλία	 του	 «Ο	 Ξένος	 και	 Αυτογνωσία	 στο	 πνεύμα	 της	 Αρχαίας	
Ελληνικής	Γραμματείας»,	 

Ενώ	το	απόσπασμα	από	την	«Έρημη	Χώρα»	του	T.S.	Elliot	με	
την	δραματικότητά	του	μπορεί	να	μας	οδηγήσει	λίγο	περισσότερο	προς	την	
επιθυμία	να	αναζητήσουμε	λιγότερο	καταστροφικά	μονοπάτια	στην	πορεία	
μας	μέσα	στην	ζωή.	

	Η	 Εκπαίδευση	 στην	 Ομαδική	 Αναλυτική	 Ψυχοθεραπεία,	
του	 ΙΟΑΦ,	 για	 την	 οποία	 μας	 ενημερώνει	 η	 Σοφία	 Μαρία	 Μωραΐτου,	
παρέχει	σε	ειδικούς	ψυχικής	υγείας	τα	κατάλληλα	εφόδια	για	το	απαιτητικό	
έργο	 του	 Ομαδικού	 Αναλυτή.	 Το	 Εισαγωγικό	 Σεμινάριο	 στην	 Ομαδική	
Αναλυτική	Ψυχοθεραπεία	αποτελεί	το	πρώτο	έτος	της	Εκπαίδευσης,	αλλά	
απευθύνεται	 και	 σε	 όσους	 ενδιαφέρονται	 για	 τα	 ομαδικά	 δυναμικά,	 με	
πλούσιο	θεωρητικό	και	 εμπειρικό	μέρος	στο	πρόγραμμά	του,	το	οποίο	για	
το	2025-2026	μας	παρουσιάζει	ο	Κώστας	Κωνσταντόπουλος.	

Η	συνεχής	εμβρίθεια	είναι	απαραίτητη	στην	Ομαδική	Ανάλυση	
και	η	ομάδα	εργασίας	για	την	έκδοση	του	δελτίου	μας	ενημερώνει	για	
Ημερίδες,	Συνέδρια,	Συμπόσια	και	Εργαστήρια	Μελέτης	στην	Ομαδική	
Ανάλυση	εντός	και	εκτός	του	ελληνικού	χώρου.	Και	όπως	πάντα	μας	κάνει		
την		δική	της		Πρόταση	Βιβλίων.																																																				
																																																																																										Καλά	Χριστούγεννα!			
																																																																																										Ευτυχισμένο	το	Νέο	Έτος



 

 

2 

 

                                              Νέα	του	ΙΟΑΦ		
Στις	11/1/2026,	Κυριακή	και	ώρα	16:00,	το	ΙΟΑΦ	διοργανώνει	και	προσκαλεί	στην	προβολή	της	ταινίας	της	
Πέννυς	 Παναγιωτοπούλου,	"September"	(2013,	 διαρκ.	 99'),	 η	 οποία	 θα	 λάβει	 χώρα	 στην	 ταινιοθήκη	 της	
Ελλάδος,	 στην	 Ιερά	 Οδό	 48	 &	 Μεγ.	 Αλεξάνδρου	 134-136,	 στον	 Κεραμεικό.	 Και	 στην	 συζήτηση	 με	 την	
σκηνοθέτιδα	που	θα	ακολουθήσει.  
Η	 Πέννυ	 Παναγιωτοπούλου	 είναι	 βραβευμένη	 σκηνοθέτις,	 με	 σπουδές	 νομικής,	 φωτογραφίας	 και	
σκηνοθεσίας	στην	Ελλάδα	και	στην	Αγγλία.	Συνεργάζεται	με	την	Ελληνική	Τηλεόραση	σε	σειρές	κοινωνικού,	
πολιτιστικού	 περιεχομένου	 και	 ψυχαναλυτικού	 προβληματισμού.	 Και	 σκηνοθετεί	 ταινίες	 που	 μπορούν	 να	
χαρακτηρισθούν	ως	εμβριθή	ψυχογραφήματα.	Η	ταινία	"September"	είναι	η	δεύτερη	μεγάλου	μήκους	ταινία	
της,	με		στοχαστική	ματιά	γύρω	από	την	ανθρώπινη	μοναξιά,	την	αποξένωση,	την	εισβολή,	τα	όρια,	τις	σχέσεις	
αποδοχής	και	σκληρής	απόρριψης,	τις	ελλείψεις	σε	ζωές	ανθρώπων	ιδιόρρυθμων	αλλά	και	σε	αυτές	ανθρώπων	
συμβατικών.	Και	εν	τέλει	γύρω	από	την	ανάγκη	του	ανήκειν.	

Στις	17/1/2026,	 στα	 πλαίσια	 των	 θεωρητικών	 παρουσιάσεων	 του	 Εισαγωγικού	 Σεμιναρίου	 στην	 Ομαδική	
Αναλυτική	 Ψυχοθεραπεία,	 ομιλία	 από	 την	 Elizabeth	 Rohr,	 Ομαδική	 Αναλύτρια,	 Επόπτρια,	 Σύμβουλο	 και	
Εκπαιδεύτρια,	με	θέμα	«Θεραπευτικοί	παράγοντες	στην	ομαδική	ανάλυση».	

Στις	31/1/2026,	θα	πραγματοποιηθεί	από	την	Κατερίνα	Μήλιου,	κλινικό	ψυχολόγο	MSc,	ψυχοθεραπεύτρια,	
ιδρυτικό	πρόσεδρο	μέλος	 ΙΟΑΦ,	η	δεύτερη	από	τις	δύο	προγραμματισμένες,	για	το	εκπαιδευτικό	έτος	2025-
2026,	 παρουσιάσεις	 με	 θέμα:	«Η	Ψυχοδυναμική	 διάγνωση	μέσω	ψυχολογικών	 δοκιμασιών	 (tests)».	 Η	
πρώτη	πραγματοποιήθηκε	στις	29/11/2025.		

Στις	7/2/2026,	 η	Ελένη	Μοσχονά,	 ψυχίατρος,	 ομαδική	 αναλύτρια,	 ιδρυτικό	 τακτικό	 μέλος	 του	 ΙΟΑΦ	 	 και	
υπεύθυνη	της	Επιτροπής	Δεοντολογίας	του	 ΙΟΑΦ,	με	τα	μέλη	της	Επιτροπής	Δεοντολογίας,	Λένα	Τελειώνη,	
κλινικό	 ψυχολόγο,	 ομαδική	 αναλύτρια,	 ψυχαναλύτρια	 και	 ιδρυτικό	 τακτικό	 μέλος	 του	 ΙΟΑΦ	 και	Κατερίνα	
Μήλιου,	 κλινικό	 ψυχολόγο,	 ψυχοθεραπεύτρια	 και	 ιδρυτικό	 πρόσεδρο	 μέλος	 του	 ΙΟΑΦ,	 θα	 εισηγηθούν	
συγκεκριμένου	άρθρου	του	κώδικα	δεοντολογίας	με	θέμα:	«Η	διαθήκη	του	θεραπευτή».	

Στις	14/2/2026,	 στα	 πλαίσια	 των	 θεωρητικών	 παρουσιάσεων	 του	 Εισαγωγικού	 Σεμιναρίου	 στην	 Ομαδική	
Αναλυτική	 Ψυχοθεραπεία,	 ομιλία	 από	 την	 Αναστασία	 Τσαμπαρλή,	 Καθηγήτρια	 Κλινικής	 Ψυχολογίας	 στο	
Πανεπιστήμιο	Αιγαίου,	Θεραπεύτρια	Οικογένειας	και	 ζεύγους,	με	θέμα	«Ψυχαναλυτική	Ψυχοθεραπεία	και	
επιθετικότητα	στο	ζεύγος:	Μία	κλινική	περίπτωση».	

Στις	28/2/2026,	Σάββατο	και	ώρα	10.30	έως	12.30,	το	ΙΟΑΦ,	στην	Ημερίδα	που	διοργανώνει,	θα	έχει	την	χαρά	
και	 την	τιμή	να	φιλοξενήσει	 τον	διακεκριμένο	ομαδικό	αναλυτή	Dieter	Nitzgen,	 ο	οποίος	θα	δώσει	Ανοικτή	
Διάλεξη	με	θέμα	«Relating	group	analysis	to	contemporary	developments	in	psychoanalytic	theory	and	
practice.	The	psychotherapy	of	the	individual	in	and	through	the	analytic	group».	Την	Ανοικτή	Διάλεξη	θα	
σχολιάσει	η	ομαδική	αναλύτρια	Φωτεινή	Τιλκερίδου.	Και	θα	ακολουθήσουν	ομάδες	συζήτησης.		
Ο	Dieter	Nitzgen	είναι	Διδάσκων	και	Επόπτης	ομαδικός	αναλυτής	στην	IGA/H	της	Χαϊδεμβέργης	και	τακτικό	
μέλος	της	Γερμανικής	Ομαδικό-Αναλυτικής	Εταιρείας	(German	Group	Analytic	Society	–	D3G).	Είναι	μέλος	του	
Ινστιτούτου	 Φροϋδικής	 Ψυχανάλυσης	 (Association	 of	 Freudian	 Psychoanalysis	 –	 AFP).	 Επικεφαλής	 του	
Τμήματος	 Ψυχοθεραπείας	 της	 Κλινικής	 Αποκατάσταση	 Μπίρκενμπουκ	 -	 κέντρο	 αποκατάστασης	 για	
εξαρτήσεις.	Και	εργάζεται	ιδιωτικά	ως	ομαδικός	αναλυτής,	ψυχαναλυτής	και	ως	σύμβουλος	οργανισμών.	
Η	 Φωτεινή	 Τιλκερίδου	 είναι	 διδάσκουσα	 ομαδική	 αναλύτρια	 –	 German	 Group	 Analytic	 Society	 (D3G),	
International	 Institute	 of	 Group	 Analysis	 Altaussee,	 Ψυχαναλύτρια,	 IPA,	 Πρόεδρος	 του	 Ψυχαναλυτικού	
Ινστιτούτου	της	Κολωνίας.	

	

	

	

	



3 
 

 

3 

																										Σκέψεις	για	την	Οντογονία	της	Ομαδικής	Ανάλυσης	
	

Η	 ομαδική	 ανάλυση,	 όπως	 και	 κάθε	 πεδίο	 γνώσης	 και	 επιστήμης,	 προσπαθεί	 να	 δώσει	
απαντήσεις	γύρω	από	το	φυσικό,	το	κοινωνικό,	το	ψυχικό	περιβάλλον	του	ανθρώπου	και	γύρω	από	
τα	προβλήματα	που	αντιμετωπίζει	σ’	αυτά.		

Το	ερώτημα	που	απηύθυνε	ο	Ησίοδος	στις	Μούσες,	μας	λέει	ο	Σ.	Ι.	Ράγκος	(2013),	αποτελεί	
μια	πρώιμη	εκδοχή	του	βασικού	μεταφυσικού	ερωτήματος	«πώς	άραγε	συμβαίνει	να	υπάρχει	κάτι	
(εγώ,	ο	κόσμος,	οι	ολύμπιοι	θεοί)	αντί	για	το	απόλυτο	τίποτα;».	Καθώς	και	ότι	μ’	αυτό	το	ερώτημα	ο	
ποιητής	 δεν	 αποσκοπούσε	 στην	 ικανοποίηση	 γνωστικής	 περιέργειας,	 αλλά	 ήθελε	 να	 μάθει,	 πώς	 η	
τάξη	είναι	δυνατόν	να	προέλθει	από	τον	άτακτο	δυναμισμό	της	ζωής,	πώς	μέσα	από	γεννήσεις	και	
μάχες	προκύπτει	οργάνωση.		

Στην	Ησιόδεια	Θεογονία	 η	 δημιουργία	 του	 κόσμου	 αρχίζει	 με	 την	 Γη	 που	 γεννά	 αρχικά	 τα	
μέρη	 του	 σύμπαντος	 και	 κατόπιν	 άλλες	 επιμέρους	 θεότητες.	 Ο	 μύθος	 λειτουργεί	 σαν	 πρωτόγονη	
φιλοσοφία	όπου	με	την	πιο	απλή	εποπτική	μορφή	σκέψης	αποτελεί	ένα	σύνολο	από	προσπάθειες	να	
κατανοηθεί	ο	κόσμος,	να	εξηγηθεί	η	ζωή	και	ο	θάνατος,	η	μοίρα	και	η	φύση	με	τα	φαινόμενά	της,	οι	
θεοί	και	οι	λατρείες	(Ε.	Παπανούτσος,	1973).		

Η	δημιουργία	της	Ομαδικής	Ανάλυσης	 ξεκινά	με	τις	πρώτες	απόπειρες	ομαδικής	θεραπείας	
στο	 νοσοκομείο	 της	 Βοστόνης,	 την	 πρώτη	 δεκαετία	 του	 εικοστού	 αιώνα,	 το	 1906,	 από	 ένα	 μη	
ψυχίατρο,	τον	Joseph	H.	Pratt,	κατ’	αρχήν	σε	ασθενείς	με	σωματικά	προβλήματα	και	αργότερα	και	με	
ψυχικά.	 Ακολούθησε	 η	 υιοθέτηση	 των	 μεθόδων	 του	 J.H.	 Pratt	 από	 πολλούς	 άλλους	 ειδικούς	 σε	
ενδονοσοκομειακούς	και	ιδρυματισμένους	ψυχωτικούς	ασθενείς.	Αλλά	στις	δεκαετίες	του	Δεύτερου	
Παγκοσμίου	 Πολέμου	 1940-1950,	 ο	 μεγάλος	 αριθμός	 στρατιωτών	 με	 συμπτώματα	 της	 σημερινής	
διάγνωσης	της	Μετατραυματικής	Διαταραχής	Στρες	και	η	ανάγκη	για	την	θεραπεία	τους,	οδήγησε	
στην	εμφάνιση	των	πρώτων	αναλυτικών	ομαδικών	θεραπειών	εμπνευσμένες	από	την	ψυχαναλυτική	
θεωρία.	 Οι	 ομάδες	 αυτές	 συνέβαλαν	 στην	 ανάπτυξη	 της	 πρακτικής	 της	 ομαδικής	 θεραπείας	 και	
έβαλαν	τις	βάσεις	για	την	παραδοσιακή	μακροχρόνια	Ομαδική	Ψυχοθεραπεία	Αναλυτικού	Τύπου,	η	
οποία	συνεχίζει	 μέχρι	σήμερα	 -	 μέσω	συνεχών	διαφοροποιήσεων	στην	θεωρία	και	μέσω	διαπάλης	
των	θεωρητικών	της	-	να	διαμορφώνεται,	να	επαναδιαμορφώνεται	και	να	εξελίσσεται.	

Πρώτοι	σημαντικοί	θεωρητικοί	όπως	οι,	C.	Marsh,	Scheidlniger,	E.	Lazell,	T.	Burrow,	Wender	
Schilder,	Wolf,	Schwartz,	Moreno,	Adler,	F.	Redl,	Slawson	και	άλλοι,	ήδη	από	την	αρχή	της	ιστορίας	
της	ομαδικής	ψυχοθεραπείας,	δημιούργησαν	διαφορετικά	μοντέλα	ομαδικών	θεραπειών.		

Κατά	τους	Harold	Behr	και	 Liesel	Hearst	 (2008)	πολλοί	 ιστορικοί	θεωρούν	ως	πατέρα	της	
ομαδικής	 ανάλυσης	 τον	 H.	 Pratt.	 Σύμφωνα	 όμως	 με	 τον	 Grotjan,	 (1983,	 σελ.	 11),	 ως	 πρώτο	
ψυχαναλυτή	ομάδας	θα	μπορούσαμε	να	θεωρήσουμε	τον	S.	Freud,	γιατί,	αυτός	ήταν	ο	πρώτος	που,	
στις	γνωστές	συναντήσεις	της	Τετάρτης,	δημιούργησε	με	τους	συνεργάτες	του	μια	ομάδα,		αν	και	με	
σκοπό	την	αυτεπίγνωση	-	εναισθησία	(insight)	και	όχι	την	θεραπεία.	Αλλά	και	γιατί	ο	Freud	με	την	
θεωρία		στα	έργα	του	«Τοτέμ	και	Ταμπού»	(1913),	«Ψυχολογία	των	Μαζών	και	Ανάλυση	του	Εγώ»	
(1921)	 και	 «Η	 Δυσφορία	 μέσα	 στον	 πολιτισμό»	 (1929)	 συνέβαλλε	 καθοριστικά	 στο	 πώς	
θεμελιώνεται	η	ομαδικότητα	ως	ψυχική	διαδικασία.		

Βασικοί	 όμως	 θεμελιωτές	 της	 θεωρίας	 και	 της	 πρακτικής	 της	 Ομαδικής	 Ανάλυσης	
θεωρούνται	δύο	 	ψυχίατροι	και	ψυχαναλυτές	με	δημοκρατική	πολιτική	κουλτούρα,	 	ο	S.H.	Foulkes	
και	ο	W.	Bion	(Χατζούλη	Α.Μ.	2009,	σ.	73).	Με	τον	S.H.	Foulkes	να	θεωρείται	ο	πατέρας	της	ομαδικής	
αναλυτικής	ψυχοθεραπείας.	Foulkes	και	Bion	προέρχονται	από	διαφορετικά	θεωρητικά	υπόβαθρα,	
διαφορετικές	 επιρροές	 και	 διαφορετικές	 πορείες,	 τα	 οποία	 τους	 οδήγησαν	 και	 σε	 διαφορετικές	
θεραπευτικές	φιλοσοφίες.	Ο	Bion,	(1897-1979)	κλαϊνικός	αναλυτής	ενδιαφερόταν	περισσότερο	για	
τη	 θεωρία	 των	 ομάδων	 παρά	 για	 τη	 θεραπεία	 ως	 θεραπεία.	 Τον	 απασχολούσαν	 οι	 κοινωνικές	
επιπτώσεις	 των	 ψυχικών	 δυσκολιών.	 Πρότεινε	 ορισμένες	 κοινωνικο-πολιτικές	 θεωρήσεις	 και	
προοδευτικά	έτεινε	να	αποτελεί	και	ο	ίδιος	απλώς	ένα	μέλος	της	ομάδας	και	δεν	αναγνώριζε	το	ρόλο	
του	 ως	 ομαδικό	 θεραπευτή.	 O	 Foulkes	 (1898-1976),	 κλασσικά	 φροϋδικός,	 επηρεάσθηκε	 από	 δύο	
εργασίες	του	Trigant	Burrow,	οι	οποίες	του	έβαλαν	την	ιδέα	της	ομαδικής	ανάλυσης	ως	μια	μορφή	



4 
 

 

4 

θεραπείας	και	μάλιστα	χρησιμοποίησε	τον	όρο	που	ο	Burrow	εισήγαγε	και	αργότερα	εγκατέλειψε,	
«Ομαδική	Ανάλυση»	 και	 ειδικότερα	 τον	 όρο	 «Ομαδική	αναλυτική	ψυχοθεραπεία».	Προσπάθησε	 να	
αποδώσει	 στο	 έργο	 του	 την	 αλληλεπίδραση	 των	ψυχαναλυτικών	 θεωριών	 με	 τις	 κοινωνιολογικές	
θεωρίες.	 Επηρεάσθηκε	 από	 την	 ολιστική	 θεώρηση	 ότι	 «το	 σύνολο	 είναι	 στοιχειωδέστερο	 από	 το	
μέρος».	Την	ψυχολογία	της	Gestalt,	ότι	«το	όλον	είναι	διαφορετικό	από	το	άθροισμα	των	μελών	του».	
Τη	«θεωρία	του	πεδίου»	του	Kurt	Lewin,	ότι	«δεν	είναι	οι	διαφορές	ή	οι	ομοιότητες	των	μελών	που	
δημιουργούν	την	ομάδα,	αλλά	οι	δυναμικές	των	αλληλεπιδράσεων	και	η	αλληλεξάρτηση	των	ατόμων	
που	την	αποτελούν».	Υποστήριξε	«τη	βαθιά	κοινωνική	φύση	του	ανθρώπινου	είδους,	ότι	το	άτομο	
είναι	μια	αφαίρεση	και	ότι	η	πραγματικότητα	και	οι	ασυνείδητες	φαντασιώσεις	είναι	αδιαχώριστες».	
Και	όπως	αναφέρει	ο	Norbert	Elias,	η	κεντρική	ιδέα	που	εφάρμοσε	ο	Foulkes	στην	ομαδική	ανάλυση	
ήταν	 ότι	 το	 άτομο	 και	 η	 κοινωνία	 δεν	 διαχωρίζονται,	 συνιστούν	 διαφορετικά	 επίπεδα	 του	 ιδίου	
πεδίου	 παρατήρησης	 και	 πρέπει	 και	 τα	 δύο	 να	 εξετάζονται	 συγχρόνως.	 Ο	 Foulkes	 επιπλέον,	
περιέγραψε	τους	θεραπευτικούς	παράγοντες	που	προκύπτουν	από	την	ομάδα:	την	κοινωνικοποίηση,	
το	 φαινόμενο	 του	 καθρέφτη,	 φαινόμενα	 συμπύκνωσης	 και	 ανταλλαγής,	 την	 ομάδα	 ως	 ένα	
υποστηρικτικό	χώρο	και	την	επικοινωνία.	Εισήγαγε	την	ιδέα	των	τεσσάρων	επιπέδων	επικοινωνίας	
στη	θεραπευτική	ομάδα	«το	τρέχον,	το	μεταβιβαστικό,	το	προβολικό	και	το	αρχετυπικό».	Καθώς	και	
την	 έννοια	της	«ομαδικής	μήτρας»	 (matrix),	ως	τα	δίκτυα	των	σχέσεων	μέσα	στην	ομάδας	και	 τις	
υπερπροσωπικές	διεργασίες.		

Επίσης,	 στο	 στρατιωτικό	 νοσοκομείο	 του	 Northfield,	 στο	 δεύτερο	 μέρος	 του	 λεγόμενου	
πειράματος	 του	Northfield,	 στην	 κλινική	Tavistock,	 μετά	 τον	Bion,	 ο	 οποίος	 διενήργησε	 το	πρώτο	
μέρος	και	με	την	εμπειρία	από	αυτό	το	πρώτο	μέρος,	ο	Foulkes	δημιούργησε	την	πρώτη	θεραπευτική	
κοινότητα,	 καθώς	 εφάρμοσε	 τις	 ομαδικές	 μεθόδους	 σε	 όλο	 το	 νοσοκομείο	 και	 όλο	 το	 νοσοκομείο	
σταδιακά	μετατράπηκε	σε	μία	θεραπευτική	κοινότητα.			

Στη	συνέχεια,	και	με	την	 ίδρυση	της	Εταιρείας	Ομαδικής	Ανάλυσης	(GAS),	το	1952	από	τον	
Foulkes	και	τους	συνεργάτες	του,	Elizabeth	Marx,	James	Anthony,	Patrick	De	Mare,	W.H.R.Iliffe,	M.L.J.	
Abercrombie,	Norbert	Elias	-	στην	οποία	ο	Foulkes	παρέμεινε	πρόεδρος	μέχρι	το	1970	-	το	ρεύμα	της	
ομαδικής	 ανάλυσης	 αναπτύχθηκε	 πρώτα	 στην	 Αγγλία	 και	 μετέπειτα	 σε	 άλλες	 χώρες.	 Το	 1971,	 η	
Εταιρεία	ίδρυσε	το	Ινστιτούτο	της	Ομαδικής	Ανάλυσης	(IGA),	το	οποίο	έκτοτε	είναι	υπεύθυνο	για	την	
εκπαίδευση	 Ομαδικών	 Αναλυτών.	 Οι	 εκπαιδευτικές	 δραστηριότητες	 λαμβάνουν	 χώρα	 τόσο	 στη	
Βρετανία	όσο	και	σε	άλλες	Ευρωπαϊκές	χώρες	σε	σύνδεση	με	το	Ινστιτούτο	του	Λονδίνου.	

Η	Ομαδική	Ανάλυση	συνέχισε	 να	 εξελίσσεται	 με	 ορισμένους	 από	 τους	 σημαντικούς	 μεταξύ	
των	ομαδικών	αναλυτών,	με	μεγάλη	επιρροή	και	θεωρητικό	έργο,	να	θεωρούνται:	Στην	Αγγλία,	ο	Pat	
De	 Mare	 ως	 πρωτοπόρος	 των	 μεσαίων	 και	 μεγάλων	 ομάδων,	 ο	 οποίος	 μαζί	 με	 τον	 Lion	 Kreeger	
εφάρμοσε	σ’		αυτές	τις	ομαδικο-αναλυτικές	έννοιες	του	Foulkes.	O	R.	Skynner,	ο	οποίος	εισήγαγε	τις	
αρχές	 της	 ομαδικής	 ανάλυσης	 στην	 οικογενειακή	 θεραπεία.	 Ο	 Μ.	 Pines	 στενός	 συνεργάτης	 του	
Foulkes,	ο	οποίος	διετέλεσε	πρόεδρος	της	Εταιρείας	της	Ομαδικής	Ανάλυσης.	Ο	Dennis	Brown.	Και	ο	
Nitsun,	 ο	 οποίος	 ανέπτυξε	 την	 άποψή	 του	 για	 την	 αντί-ομάδα,	 θεωρώντας	 ότι	 ο	 Foulkes	 δεν	 είχε	
δώσει	μεγάλη	προσοχή	στις	καταστροφικές	δυνάμεις	εντός	των	ομάδων.	Στην	Ελβετία	o	R.	Battegay	
και	ο	P.	-	B.	Schneider.	Στην	Ιταλία,	οι	D.	Napolitani,	L.	Ancona,	F.	Di	Maria	και	S.	de	Risio	εμπνέονται	
από	τον	Foulkes	αλλά	έχουν	σημαντικές	αναφορές	και	στο	Bion.	Ο	F.	Napolitani,	στην	δεκαετία	του	
1960	 μαζί	 με	 τον	 L.	 Ancona	 οργάνωσε	 στη	 Ρώμη	 την	 πρώτη	 Θεραπευτική	 Κοινότητα,	 βάσει	 των	
Φουξιανών	αρχών	της	ομαδικο-αναλυτικής	πρακτικής.	Και	ο	 	Galli	με	τον	D.	Napolitani	στο	Μιλάνο	
οργάνωσαν	πολλές	θεραπευτικές	κοινότητες	και	αναλυτικές	ομάδες	θεραπείας	και	εκπαίδευσης.		Στη	
Γερμανία	οι	K.	Koening,	A.	Heigl-Evers,	K.	Husemann	και	R.	Schindler.	Στην	Αυστρία	o	W.	Schindler.	
Στη	Γαλλία	οι	θέσεις	του	Foulkes	έγιναν	δεκτές	με	αμφιθυμία,	εξαιτίας	και	των	απόψεων	του	Lacan,	ο	
οποίος	καυτηρίαζε	τα	αποτελέσματα	της	ομάδας	ότι	επαυξάνουν	την	αλλοτρίωση	του	υποκειμένου	
μέσα	στις	φαντασιακές	του	ταυτίσεις.	 Ιδιαίτερα	ο	Kaes	όμως	αναφέρεται	στη	έννοια	του	ομαδικού	
ψυχικού	 οργάνου	 που	 γίνεται	 κατανοητή	 μέσω	 της	 έννοιας	 της	 δι-υποκειμενικότητας,	
υπογραμμίζοντας	 έτσι	 την	 ομαδική	 και	 κατ’	 επέκταση	 την	 κοινωνική	 ψυχική	 συγκρότηση	 κάθε	
ατομικού	υποκειμένου	(Kaes,	R.	2014.	Γύρω	από	τη	θεωρία	της	μεταβίβασης	στην	Ομάδα,	ομιλία	στη	
Φιλοσοφική	 Σχολή	 Αθηνών).	 Στην	 Αργεντινή	 ο	 E.	 Pichon-Riviere	 και	 ο	 J.	 Bleger,	 έχουν	 ιδιαίτερη	
συμβολή	 με	 την	 προσπάθειά	 τους	 να	 επιτύχουν	 μια	 στέρεη	 συνάρθρωση	 του	 ατομικού	 ψυχικού	



5 
 

 

5 

χώρου	με	τον	ψυχικό	χώρο	της	ομάδας	και	των	θεσμών.	Ιδιαίτερα	ο	Pichon-Riviere,	ο	οποίος	έθεσε	
στο	 επίκεντρο	 του	 έργου	 του	 την	 έννοια	 του	 δεσμού.	 Οι	 έρευνες	 της	 Αργεντινή	 Σχολής	 έγιναν	
γνωστές	στην	Ευρώπη	από	τους	εξόριστους	κατά	τη	διάρκεια	της	δικτατορίας.	

Στην	 Ελλάδα,	 επιστήμονες	 που	 είχαν	 εκπαιδευτεί	 στο	 εξωτερικό	 και	 επέστρεψαν	 άρχισαν	
σταδιακά	 να	 εφαρμόζουν	 την	 ομαδική	 ανάλυση	 και	 μέσα	 από	 θεωρητικές	 διαφοροποιήσεις	 και	
διασπάσεις	δημιουργήθηκαν	αρκετά	Ινστιτούτα	και	Κέντρα	Ομαδικής	Ανάλυσης.		

Η	ανωτέρω	γένεση,	οργάνωση	και	εξέλιξη	της	Ομαδικής	Ανάλυσης,	μπορεί	να	ιδωθεί,	κυρίως	
μέσω	των	θεωρήσεων	του	Bion	και	του	Freud	και	μέσα	από	ορισμένα	βασικά	σημεία	της	Θεογονίας	
του	 Ησιόδου,	 όπως:	 To	 χάος	 πριν	 την	 δημιουργία.	 Tον	 Έρωτα	 ως	 αποσυνδετική	 και	 συνδετική	
λειτουργία,	βάσει	της	οποίας	δημιουργείται	κάθε	τι	καινούργιο.	Και	την	διαδοχή	των	γενεών	από	τον	
Ουρανό	στον	Δία.	

Το	χάος,	αποτελεί	την	αρχή	του	Ησιόδειου	κόσμου,	χωρίς	δημιουργό	όπως	το	περιγράφει	ο	
Πιερ	Βιντάλ-Νάκε	 (σελ.80).	Με	φυσικές	δυνάμεις	 να	αποδεσμεύονται	σε	 ζεύγη	από	το	χάος	και	 τη	
νύχτα,	χωρίς	να	υπάρχουν	συνδετικοί	κρίκοι	ανάμεσα	σ’	αυτούς	τους	απογόνους	του	χάους	και	της	
νύχτας,	όπως	και	σε	αυτούς	τους	χάους	και	της	γαίας.	Γαία	και	Νύχτα	φέρνουν	στον	κόσμο	τα	πιο	
πολλά	 παιδιά	 τους	 χωρίς	 καμιά	 αρσενική	 συνδρομή.	 Απ’	 αυτή	 όμως	 την	 πρώτη	 ύλη	 τα	 γεγονότα	
διαδραματίζονται	σ’	ένα	γραμμικό	χρόνο,	αποδεσμεύεται	μια	θεϊκή	γενιά	τέλεια	προσανατολισμένη	
σε	χρόνο	ευθύγραμμο.	Ο	Ουρανός	και	οι	δικοί	του	απόγονοι,	ο	Κρόνος	και	ο	Δίας,	ένα	γενεαλογικό	και	
χρονολογικό	σχήμα	 επιβεβλημένο	από	τα	 έξω,	 το	οποίο	 εντάσσεται	στην	 ιστορία	 των	δυναστειών	
και	 έχει	 ένα	 σκοπό,	 την,	 στη	 συνέχεια,	 νίκη	 του	 Δία,	 νίκη	 που	 διαδραματίζεται	 μέσα	 στο	 χρόνο,	
δηλαδή	 μέσα	 στην	 αβεβαιότητα.	 Ο	 Ησίοδος	 φροντίζει	 να	 μας	 πει,	 τη	 στιγμή	 της	 διήγησης	 της	
τελευταίας	μάχης	του	αγώνα	εναντίον	του	γίγαντα	Τυφωέα,	ότι	όλα	δεν	είναι	εξ	αρχής	δεδομένα.	
Το	χάος	της	Ησιόδειας	εκδοχής	της	δημιουργίας,	αν	και	όχι	σε	μια	απόλυτη	αναλογία,	θα	μπορούσε	
να	συνδεθεί	με	τις	πρόδρομες	μορφές	ομαδικής	θεραπείας	που	ήταν	αθεωρητικές,	βασιζόμενες	στην	
έμπνευση,	τη	διδασκαλία	και	την	εμπειρία,	όπως	αναφέρει	η	Σ.	Γιαννίτση	(1997).	Και	ειδικότερα,	θα	
μπορούσε	να	συνδεθεί	με	την	θεωρία	του	Bion,	βάσει	της	οποίας	όλα	τα	πράγματα	ξεκινάνε	από	μια	
πρωτοδιανοητική	περιοχή,	όπου	το	σωματικό	και	το	πνευματικό	θεωρούνται	αδιαφοροποίητα,	σαν	
ένα	ψυχολογικό	 αντίστοιχο	 του	 σύμπαντος	 πριν	 την	 μεγάλη	 έκρηξη.	 Ο	 Bion1	 αναφέρεται	 σε	 προ-
συλλήψεις,	πρωτο-σκέψεις	(pre-conceptions),	όπως	ο	Freud	αναφέρεται	σε	πρωτο-φαντασιώσεις,	οι	
οποίες	αποτελούν	την	προδιάθεση	για	σκέψη.	Από	αυτές	τις	προ-συλλήψεις	και	την	συνάντηση	τους	
με	μια	ικανοποιητική	πραγματοποίηση	θα	προέλθουν	οι	συλλήψεις	(conceptions)	και	οι	έννοιες	που	
έχουν	 να	 κάνουν	 με	 την	 αφηρημένη	 σκέψη.	 Το	 χάος	 δηλαδή	 θα	 μπορούσε	 να	 ιδωθεί	 ως	 μια	
αναπαράσταση	των	προσυλλήψεων:	ένα	γόνιμο	και	υγρό	χάσμα,	μια	αβυσσαλέα	σχάση	στην	πλήρως	
αδιαφοροποίητη	κοσμική	ύλη,	η	οποία	αποτελεί	το	ίδιο	το	πρώτιστο	γέννημα	(Σ.Ι.	Ράγκος).	Κατά	τον	
Bion	το	άμορφο	(οι	σκέψεις	χωρίς	αυτόν	που	τις	σκέφτεται)	θα	γίνει	νόηση,	εικόνες,	κατανόηση	και	
λόγος,	 βάσει	 των	 πρώτων	 βιωμάτων	 και	 ερεθισμών	 του	 βρέφους	 και	 μέσω	 της	 σημαντικής	
λειτουργίας	 της	 σχέσης	 μητέρας-βρέφους	 και	 την	 ονειροπόληση	 της	 μητέρας,	 ως	 μία	 νοητική,	
συναισθηματική	λειτουργία,	αλλά	και	πράξη,	η	οποία	θα	εμπεριέξει	το	βρέφος	και	θα	δημιουργήσει	
το	σκεπτόμενο	 ζευγάρι.	Όπως	από	την	πρώτη	ύλη	της	Γαίας	θα	αποδεσμευθεί	 ο	Ουρανός	και	στη	
συνέχεια	 ολόκληρη	 η	 θεϊκή	 γενιά.	 Η	 μεταφορά	 τους	 στη	 θεραπεία	 μας	 οδηγεί	 στην	 εικόνα	 ενός	
ψυχαναλυτή,	 όπως	 και	 ενός	 ομαδικού	 αναλυτή,	 που	 κάνει	 τη	 δική	 του	 ονειροπόληση,	 που	 θα	
αισθανθεί,	θα	σκεφθεί,	θα	φαντασιώσει,	θα	αντέξει	τις	προβολές	και	θα	τις	μετατρέψει,	σιγά	–	σιγά	
και	συχνά	με	βασανιστικές	ταλαντεύσεις,	σε	κατανόηση	και	σε	λόγο	(Βασλαματζής,	1996,	σελ.	56).	

Ο	 Έρωτας,	 αναφέρει	 ο	 Ν.	 Νικολαϊδης,	 εμφανίζεται	 στην	 αρχή	 της	 μυθικής	 γέννησης	 του	
Ησιόδειου	 Κόσμου,	 ως	 η	 κινητήριος	 δύναμη,	 αυτή	 που	 είναι	 πάντα	 παρούσα	 σαν	 καταλυτικό	
ενεργητικό	στοιχείο	 σε	 όλες	 τις	 σχέσεις,	 αλληλεπιδράσεις	 θεών	 και	 ανθρώπων,	 με	 διπλή	 ιδιότητα,	
της	 αποσύνδεσης,	 διάσπασης	 (κόβει	 τα	 μέλη	 (λυσιμελής)	 )	 και	 της	 σύνδεσης,	 ένωσης	 (δαμαστής).		

 
1 Οι	ιδέες	αυτές	του	Bion,	χρειάζεται	όμως	να	ειπωθεί	ότι,	αν	και	αποτελούν	μέρος	ενός	ευρύτερου	πολιτισμικού	

ρεύματος,	το	οποίο	έχει	περιγράψει	καλά	ο	Ellias,	θεωρήθηκαν	ότι	διχάζουν	το	πνεύμα	και	την	ύλη	θεοποιώντας	το	πρώτο	
(Dalal,	2007,	σελ.	247)		

 



6 
 

 

6 

Και	 μπορεί	 να	 ιδωθεί	ως	 η	 δύναμη,	 η	 ενέργεια	 ή	 η	 ενόρμηση	 που	 καθορίζει	 όλες	 τις	 κινήσεις	 του	
ψυχικού	οργάνου,	λιβιδινικό	καταλύτη	που	συνδέει	και	αποσυνδέει.	Με	μια	ενδιαφέρουσα	σημείωση	
ότι	η	πρώτη	ιδιότητα	που	αποδίδει	ο	Ησίοδος	στον	Έρωτα	είναι	η	λειτουργία	της	αποσύνδεσης.	Κάτι	
που	έρχεται	σε	συμφωνία	με	την	σκέψη	του	Freud	ότι	η	ζωή	αρχίζει	με	το	μίσος.	Αυτό	λοιπόν	που	οι	
αρχαίοι	μελετητές	εννοούσαν	με	το	όνομα	Έρως	ήταν	η	μυστηριώδης	δύναμη	που	πίστευαν	ότι	έλυνε	
τα	διάφορα	στοιχεία	της	ύλης	για	να	δημιουργηθούν	πάντα	καινούργια.	Η	οντογονία	της	ομαδικής	
ανάλυσης	 θα	 μπορούσε	 υπ’	 αυτό	 το	 πρίσμα	 	 να	 ιδωθεί	 ως	 μια	 διαδικασία	 αποσυνδέσεων	 από	
παλαιότερες	θεωρίες	και	νέων	συνδέσεων	και	θεωριών,	μέσω	του	έρωτα	και	της	επιθυμίας.	

Η	διαδοχή	των	γενεών	στην	Ησιόδεια	 εξέλιξη	από	τον	Ουρανό	στον	Δία	 έρχεται	όταν	η	 Γη	
διατάσσει	 τον	 γιο	 της	Κρόνο	 να	 ευνουχίσει	 τον	πατέρα	 του	 τον	Ουρανό.	 	 Στην	συνέχεια	ο	Κρόνος	
καταβροχθίζει	τα	παιδιά	του,	ώσπου	ο	Ζευς	να	τον	εκθρονίσει,	να	ελευθερώσει	από	την	κοιλιά	του		
τα	αδέλφια	του,	να	χρησιμοποιήσει	τους	Τιτάνες	για	να	σταθεροποιήσει	την	εξουσία	του	και	να	την	
εγκαθιδρύσει	μέσω	του	σχήματος	Ζευς-Ήρα-Ολύμπιοι	θεοί.		

Σ’	αυτή	την	ακολουθία	και	εξέλιξη	στη	Θεογονία	και	Κοσμογονία	του	Ησιόδου	μπορούμε	να	
αναζητήσουμε	 τη	 σύνδεση	 με	 την	 ψυχοσεξουαλική	 εξέλιξη	 του	 ανθρώπου,	 τα	 στάδια	 ψυχικής	
ωρίμανσης,	από	τα	πρωιμότερα	στοματικά	μέχρι	τα	δευτερογενή	οιδιπόδεια,	αλλά	και	με	την	εξέλιξη		
της	έννοιας	της	ομαδικότητας	στην	ζωή	του	ανθρώπου.		

Ο	 Ν.	 Νικολαϊδης,	 ερμηνεύοντας	 ελεύθερα,	 όπως	 ο	 ίδιος	 λέει,	 	 χωρίζει,	 ψυχαναλυτικά	 και	
κάπως	σχηματικά	 την	Ησιόδεια	 εξέλιξη	 σε	 τρία	 μέρη:	 Στο	αρχέγονο	 (όπως	 το	 εννοεί	 η	Aulagnier),	
όπως	μπορεί	να	χαρακτηρισθεί	η	σχέση	της	Γης	και	του	Ουρανού,	σχέση	μητέρας	–	παιδιού	ως	ένα	
είδος	αναδιπλασιασμού	 (χωρίς	καμία	οιδιποδειακή	σύνδεση),	 δεδομένου	ότι	 ο	Ουρανός	γεννήθηκε	
από	 τη	 Γη	 παρθενογενετικά.	 Στο	 πρωτογενές,	 το	 πρωτοοιδιπόδειο	 τρίγωνο	 που	 δημιουργούν	 ο	
Ουρανός,	η	Γη	και	ο	Κρόνος,	όπου	λείπει	ένας	συγχρονικός	δεσμός	ανάμεσα	στη	Γη	και	τον	Ουρανό,	
διότι	δεν	είναι	της	 ίδιας	γενεάς	και	υπάρχει	σύγχυση	γενεών	μεταξύ	Ουρανού	και	Κρόνου.	Και	στο	
δευτερογενές,	το	οιδιπόδειο,	το	οποίο	ακολουθεί	μετά	την	πράξη	του	ευνουχισμού	του	Ουρανού	από	
τον	Κρόνο,	 κατόπιν	 της	 διαταγής	 της	 Γης.	 Καθώς	 τότε	 εισάγεται	 το	 όνομα	 του	 πατρός	 όταν	 η	 Γη	
αποποιείται	τη	σεξουαλική	της	ευχαρίστηση	και	ξαναβρίσκει	τη	λειτουργία	της	ως	μητέρα.	Και	όταν	
ο	Ουρανός	αναλαμβάνει	 την	 ευθύνη	των	πατρικών	του	καθηκόντων,	αποδέχεται	 τη	συνέχιση	 των	
γενεών,	 με	 την	 οποία	 	 εισάγεται	 η	 έννοια	 και	 η	 πράξη	 της	 διαφοράς	 των	 γενεών,	 απαραίτητο	
στοιχείο	 για	 την	 δημιουργία	 του	 οιδιπόδειου	 τριγώνου.	 Αν	 και,	 μέχρι	 να	 σταθεροποιηθούν	 οι	
δευτερογενείς	διεργασίες,	τόσο	ο	Κρόνος	που	παραμένει	στο	πρωτογενές,	όσο	και	ο	Ζευς	που	τείνει	
προς	το	δευτερογενές	και	 έχει	 έναν	«οιδιπόδειο»	προορισμό	με	την	ενηλικίωσή	του,	στην	διαπάλη	
τους	χρησιμοποιούν	πρώιμες	άμυνες.	Ο	Κρόνος	επιζητώντας	να	σταθεροποιήσει	την	εξουσία	του,	με	
πρώιμες	 άμυνες	 στοματικής	 ενσωμάτωσης,	 καταβροχθίζει	 τα	 παιδιά	 του.	 Με	 το	 ατελές	 τρίγωνο	
Κρόνος-Ρέα-Ζευς	να	μπορεί	να	ιδωθεί	ως	«οριακή»	περίπτωση	δευτερογενούς	διαδικασίας,	η	οποία	
εμπεριέχει	έναν	ανεστραμμένο	ευνουχισμό	του	πατέρα,	που	μπορεί	να	ορισθεί	ως	ταύτιση	μέσω	της	
«εκθρόνισης»	 του.	 Και	 ο	 Ζευς,	 ο	 οποίος,	 εν	 όψει	 της	 «στοματικής»	 απειλής	 από	 τον	 πατέρα	 του,	
μεταχειρίζεται	ίδιου	τύπου,	στοματικές	άμυνες,	ελευθερώνει	τα	αδέλφια	του,	τους	Τιτάνες,	από	την	
κοιλιά	 του	 πατέρα	 του	 και	 τα	 χρησιμοποιεί	 για	 να	 εκθρονίσει	 τον	 Κρόνο,	 να	 σταθεροποιήσει	 την	
εξουσία	 του,	 να	 εγκαταστήσει	 τον	 πατρικό	 νόμο	 και	 να	 επιτευχθεί	 το	 ολοκληρωμένο	 οιδιπόδειο	
τρίγωνο	Ζευς	–	Ήρα	–	Ολύμπιοι	θεοί,	η	μεγάλη	αυτή	Ολύμπια,	οιδιπόδεια	και	πατριαρχική	οικογένεια,	
στην	οποία	υπάρχουν	όλα	τα	στοιχεία	της		δευτερογενούς	διαδικασίας:	 	ο	συμβολικός	ευνουχισμός	
στο	Όνομα-του-Πατέρα,	η	δευτερογενής	ταύτιση,	το	ιδεώδες	του	Εγώ	κ.λπ.		

Η	έννοια	της	ομαδικότητας,	την	οποία,	όπως	έχουμε	προείπει,	έχει	αναπτύξει,	ο	Freud,	μέσα	
από	 την	 ανάλυση	 ερμηνευτικών	 σχημάτων:	 Τον	 φόνο	 του	 πατέρα	 από	 τους	 γιους	στο	 «Τοτέμ	 και	
Ταμπού»	(1913),	που	οδηγεί,	στο	μοίρασμα,	στην	στοματική	ταύτιση	των	γιων	με	τον	πατέρα	μέσω	
του	«τοτεμικού	γεύματος»,	μέσω	αρχαϊκών	δηλαδή	αμυνών	κανιβαλικής	ενσωμάτωσης	της	εξουσίας	
και	της	δύναμης	του	πατέρα,	αλλά	και	στην	ενοχή.	Για	το	«τοτεμικό	γεύμα»	ο	Νικολαΐδης	αναφέρει	
ότι	 περικλείει	 το	 στοιχείο	 της	 τιτανικής	 πάλης	 μεταξύ	 των	 γενεών:	 καταβροχθίζω	 για	 να	 μην	
καταβροχθιστώ.	 Την	 σχέση	 του	 Ιδεώδους	 του	 Εγώ	 με	 την	 εξουσία	 και	 με	 την	 ομαδικότητα,	 στο	
«Ψυχολογία	των	Μαζών	και	Ανάλυση	του	Εγώ»	(1921),	όπου	το	Ιδεώδες	του	Εγώ	κάθε	μέλους	μιας	
ομάδας	προβάλλεται	στον	ηγέτη,	με	τον	οποίο	στην	συνέχεια	ταυτίζεται	και	αυτή	η	ταύτιση	όλων	



7 
 

 

7 

των	μελών	με	τον	ηγέτη	είναι	που	συνενώνει	τα	μέλη	της	ομάδας	και	δημιουργεί	τη	φαντασιωσική	
βάση	 της	 συλλογικής	 εμπειρίας	 και	 το	 θεμέλιο	 του	 ομαδικού	 δεσμού.	 Και	 την	αρχή	 της	 αμοιβαίας	
παραίτησης	 από	 την	 άμεση	 ικανοποίηση	 των	 ενορμητικών	 στόχων,	 στο	 «	 Η	 Δυσφορία	 μέσα	 στον	
πολιτισμό»	 (1929),	 που	 είναι	 αυτή	 που	 καθιστά	 δυνατή	 την	 δημιουργία	 της	 κοινότητας,	 καθώς	 η	
κοινότητα	ως	αντάλλαγμα	για	τον	περιορισμό	της	άμεσης	 ικανοποίησης	των	ενορμητικών	στόχων	
εγγυάται	 την	 προστασία	 του	 κάθε	 μέλους	 της	 και	 θεμελιώνει	 αρχές	 δικαίου,	 που	 είναι	 αυτά	 που	
καθιστούν	στην	συνέχεια	δυνατή	την	ανάπτυξη	αισθημάτων	αγάπης	και	έργων	πολιτισμού.		

Η	Ομαδική	Ανάλυση	υπό	το	πρίσμα	αυτών	των	αναλογιών	με	την	Κοσμογονία	του	Ησιόδου,	
θα	 μπορούσαμε	 να	 πούμε	 ότι	 ξεκινώντας	 από	 μία	 αδιαμόρφωτη	 κατάσταση	 (χάος),	 υπό	 την	
ενορμητική	 δύναμη	 του	 Έρωτα,	 για	 την	 αποσύνδεση	 από	 το	 παλαιότερο,	 τον	 πατέρα	 και	 την	
σύνδεση,	μέσω	της	ταύτισης	μαζί	του,	με	το	ιδεώδες	που	εκπροσωπεί,	προχώρησε	και	εξακολουθεί	
να	προχωρεί	σε	νέες	συνδέσεις,	νέες	θεωρήσεις.	

Άλλωστε	και	ο	Foulkes	μιλώντας	για	την	matrix	της	ομάδας	υπέδειξε	την	άποψη	ότι	τα	άτομα	
που	συναντώνται	σε	μία	ομάδα,	δρουν	με	αέναες	αλληλεπιδράσεις,	μια	συνεχή	ανταλλαγή	με	τα	άλλα	
μέλη	σε	μία	τρέχουσα,	συνεχώς	κινούμενη	και	διαρκώς	εξελισσόμενη	δυναμική	μήτρα.	Η	matrix	κατά	
τον	Foulkes,	κατ’	αρχήν	επανακαλεί	την	“πρωταρχική”	σχέση	μητέρας-βρέφους,	σχέση	στη	βάση	της	
οποίας	συγκροτείται	ο	πρωτογενής	ναρκισσισμός	του	βρέφους	και	κατά	δεύτερον	αποκαθιστά	την	
έννοια	 του	 πρωτογενούς	 ναρκισσισμού	 και	 επανορθώνει	 τα	 ελλείμματα	 της	 πρωταρχικής	 σχέσης	
μητέρας-βρέφους	 μέσα	 από	 την	 ανάδειξη	 της	 πρωταρχικής	 κοινωνικής	 διάστασής	 της.	 Η	
πρωταρχική	 κοινωνική	 διάσταση	 στην	 πρωταρχική	 σχέση	 μητέρας-βρέφους	 προηγείται	 του	
πρωτογενούς	 ναρκισσισμού	 και	 τον	 καθορίζει	 υπό	 την	 έννοια	 ότι	 αυτός	 δεν	 είναι	 παρά	 το	 τμήμα	
εκείνο	της	προσωπικότητας	του	υποκειμένου	η	συγκρότηση	του	οποίου	καθορίζεται	από	το	βαθμό	
και	τον	τρόπο	ταύτισης	του	τελευταίου	με	μία	πρωταρχική	ολότητα	(με	ένα	“εμείς”)	που	ενυπάρχει	
ήδη	 στη	 μητέρα	 και	 προηγείται	 αυτής.	 Και	 μέσω	 της	 διαδικασίας	 της	 προσωποποίησης	 το	 άτομο	
γίνεται	ενεργός	συμπαραγωγός	των	ομαδικών	δυναμικών	που	συμπεριλαμβάνει	τις	δυναμικές	κάθε	
ευρύτερου	κοινωνικού	οργανισμού	και	εν	τέλει	της	κοινωνίας	στο	σύνολό	της.	

Και	ίσως	θα	μπορούσαμε	να	ισχυριστούμε	ότι	η	ομαδική	ψυχοθεραπεία	έχει	τη	δυνατότητα	
να	απελευθερώσει	κάποιον	από	την	παγίδα	του	ενός	και	μοναδικού	λόγου,	της	μίας	και	μοναδικής	
εμπειρίας	του	εαυτού	και	του	κόσμου,	και	να	επιτρέψει	τη	δυνατότητα	σύνδεσης	με	άλλους	λόγους,	
άλλους	τρόπους	ύπαρξης	και	εμπειρίας,	στους	οποίους	προηγουμένως	δεν	υπήρχε	πρόσβαση	(Dalal,	
2007,	σελ.259).	

Ενδεικτική	Βιβλιογραφία	

Αντόρνο,	 Τ.,	 	 Χορκχάιμερ,	 Μ.	 1987.	 	 Κοινωνιολογία.	 Εισαγωγικά	 Δοκίμια.	 Ινστιτούτο	 Κοινωνικών	 Ερευνών	 της	
Φραγκφούρτης.	Εκδ.	Κριτική.	
Anzieu,	 D.,	 Καραπάνου,	 Φρ.,	 Gillibert,	 J.,	 Green,	 A.,	 Νικολαΐδης,	 Ν.,	 Ποταμιάνου,	 Α.	 1980,1983.	Ψυχανάλυση	 και	
Ελληνική	Κουλτούρα.	Εκδ.	ΡΑΠΠΑ.	
Γιαννίτση,	Σ.Γ.	1997.		Ψυχοσωματική	και	Ομαδική	Ψυχοθεραπεία.	Εκδ.	Ελληνικά	Γράμματα.	
Foulkes,	S.H.	1964.	Therapeutic	Group	Analysis.	Maresfield	Reprints.	London.	
Foulkes,	E.	Pines,	M.	1990.	Selected	Parers	of	S.H.	Foulkes.	Psychoanalysis	and	Group	Analysis.	Karnac	Books.	London.	
Lear,	T.E.	(editor).	1984.	Spheres	of	Group	Analysis.	Leinster	Leader	Ltd.	Naas,	Co.	Kildare,	Ireland.			
Νικολαΐδης,	Ν.	1994.	Θεοφαγία.	Εκδ.	Εστία.	
Παπανούτσος,	Ε.,	1973.	Πρακτική	Φιλοσοφία,	εκδ.	Δωδώνη.	
Ράγκος,	Σ.Ι.,	Κυρτάτας,	Δ.Ι.,	2013.	Η	Ελληνική	Αρχαιότητα.	Εκδ.	Άλτερ	Εγκο	Μ.Μ.Ε.	Α.Ε.	
Roberts,	J.,	Pines,	M.	1992.	Group	Analytic	Psychotherapy.	International	Journal	of	Group	Psychotherapy.	Vol.	42.	No	4.	The	
Guilford	Press.			
Whiteley,	J.S.,	Gordon,	J.			1979.	Group	Approaches	in	psychiatry.	Routledge	&	Kegan	Paul.	London,	Boston	and	Henley.	
	
	
																																																																								

																																																																																																																							Κώστας	Κωνσταντόπουλος	
Εισήγηση	στο	2ο	Ομαδικό	–	Αναλυτικό	Συμπόσιο	Αρχαίας	Δωδώνης,	2019	

	
	
	



8 
 

 

8 

	
	

	

																																	Το	Διαγενεαλογικό	Ψυχικό	Τραύμα		

																					ως	μνησιπήμων	πόνος2	στην	Ομαδική	Ανάλυση			

															ΠΕΡΙΛΗΨΗ		
Στην	 παρούσα	 εργασία	 αρχικά	 ανασκοπούνται	 θεωρητικές	 προσεγγίσεις	 που	 αφορούν	 το	 Διαγενεαλογικό	

Τραύμα	(Δ.Τ.),	ως	ανεπεξέργαστο	και	άλυτο	Πένθος.	Το	Δ.Τ	συνδέεται	με	τραυματογενείς	καταστάσεις	που	συμβαίνουν,	σε	
ατομικό	(επώδυνα,	βίαια	ή	ηθικώς	κατακριτέα	γεγονότα	κλπ.)	ή	συλλογικό	(κρίσεις,	πόλεμοι,	γενοκτονίες	κλπ.)	επίπεδο,	
και	προκαλούν	ισχυρή	ψυχοσωματική	διέγερση.	Οι	επακόλουθες	μνήμες	και	τα	αναδυόμενα	συναισθήματα	φόβου,	ντροπής	
και	 ενοχής	 παραμένουν	 ασύνδετα	 και	 ανοηματικά,	ως	 ξένα	 σώματα,	 εντός	 του	ψυχισμού	 και	 διαταράσσουν	 σοβαρά	 το	
δίπολο	ευχαρίστησης	-	δυσαρέσκειας.	

Στη	 συνέχεια	 διερευνώνται	 απόψεις	 σχετικές	 με	 τη	 διαγενεαλογική	 μεταφορά	 του	 τραύματος	 από	 προγόνους	
(θύτες	 ή	 θύματα)	 σε	 απογόνους	 τρίτης	 γενεάς,	 μέσω	 ασυνειδήτων	 ταυτίσεων,	 καθώς	 και	 με	 το	 διαγενεαλογικό	
τραυματογενές	αντικείμενο,	που	μπορεί	να	αφορά	πρόγονο,	γεγονότα	ή	φαντασιώσεις.	

Επίσης	 μελετάται	 η	 θεμελιώδης	 και	 η	 δυναμική	 matrix	 της	 ομάδας	 κατά	 Foulkes,	 ως	 θεραπευτικό	 πλαίσιο	
επούλωσης	των	τραυματικών	εμπειριών.	

Τονίζεται	ότι	η	σφοδρότητα	του	τραύματος,	κινητοποιεί	τους	αρχέγονους	μηχανισμούς	άμυνας	της	διχοτόμησης	
και	της	άρνησης,	και	παραβλάπτει	την	ικανότητα	του	ατόμου	για	εμπιστοσύνη	και	συμβολοποίηση.	

Αναφέρονται	ενδεικτικές	περιπτώσεις	θεραπευομένων	στην	Ομαδική	Αναλυτική	Ψυχοθεραπεία,	των	οποίων	το	
Τραύμα	και	η	συνακόλουθη	δυσφορία	και	οδύνη,	δεν	συνδέονται	εμφανώς	με	γεγονότα	της	δικής	τους	ζωής	και	της	γενεάς	
των.	 Παρατηρείται	 όμως	 ότι	 το	 “εκεί	 και	 τότε”	 που	 αφορά	 καταστροφικές	 εμπειρίες	 των	 προηγουμένων	 γενεών	 τους,	
επαναβιώνεται	 στο	 “εδώ	 και	 τώρα”	 της	 ομαδικής	 επικοινωνίας	 και	 αλληλεπίδρασης,	 μέσω	 δε	 των	 ειδικών	 ομαδικών	
θεραπευτικών	παραγόντων,	 των	 μεταβιβαστικών	 και	 αντιμεταβιβαστικών	φαινομένων	 και	 ερμηνειών,	 συμβολοποιείται	
λαμβάνοντας	Νόημα,	εντός	της	Ομάδος.	

Ιδιαιτέρως	 επισημαίνεται	 ότι	 μαζικές,	 ιστορικές	 κοινωνικοοικονομικές	 έντονες	 κρίσεις,	 από	 την	 ελληνική	
αρχαιότητα,	ως	τη	σημερινή	εποχή,	συνδέονται	με	συλλογικά	Δ.Τ.,	που	ενδεχομένως	έχουν	μεταφερθεί	ασυνειδήτως	στις	
επόμενες	 γενεές,	 έχουν	 εγκολπωθεί	 στη	 συλλογική	 μνήμη	 και	 εν	 δυνάμει,	 μπορεί	 να	 ενεργοποιούνται	 επιλεκτικά,	 ως	
δυσλειτουργικά	ταυτοτικά	στοιχεία.	

Τέλος,	συμπεραίνεται	ότι	η	λεκτικοποίηση	και	η	έκφραση	του	Πένθους,	είτε	μέσω	θεραπευτικών	διεργασιών,	είτε	
μέσω	 πολιτισμικών	 αναμνηστικών	 εκδηλώσεων,	 συνεισφέρει	 στη	 σύνδεση	 και	 συνειδητοποίηση	 των	 εμπειριών	 και	
πιθανόν	συμβάλλει	στην	ανακοπή	της	διαγενεαλογικής	μεταφοράς	του	Τραύματος	και	στην	αποφυγή	της	επανάληψης	της	
βίας.	

Ο	 Pam	 Kleinot	 	 (2011)	 στην	 εργασία	 του	 “Trabsgenerational	 Trauma	 and	 Forgiveness:	
Looking	at	the	Israeli-Palestinian	Families	Forum	Through	a	Group	Analytic	Lens”	γράφει:	

“Κάθε	βίαιη	 	 ενέργεια	στη	ζωή	του	ανθρώπου,	 	 επιφέρει	πόνο,	ανεπεξέργαστα	τραύματα	και	
απένθητες	 απώλειες.	 Οι	 τραυματισμένοι	 άνθρωποι,	 οι	 οποίοι	 δεν	 	 είναι	 ικανοί	 να	 	 μιλήσουν	 για	 	 τις	
εμπειρίες	και	τις	ιστορίες	τους,	μπορεί		ασυνειδήτως	να	τις	επικοινωνήσουν,	μέσω	διαδραματίσεων.	Τα	
τραύματα	 	 που	 είναι	 συγκαλυμμένα	 στον	 πόνο	 και	 την	 απώλεια	 και	 η	 μνήμη	 δεν	 μπορεί	 	 να	 τα	
επεξεργαστεί,	 προκαλούν	 συναισθήματα	 απελπισίας	 και	 οργής.	 Άτομα	 και	 κοινωνίες,	 που	 υπέφεραν	
μαζικά,	σε	μια	προσπάθεια	απώθησης	της	 ενοχής	και	της	ντροπής	από	ταπεινώσεις	που	υπέστησαν,	
χρησιμοποιούν	 εκ	 νέου	 	 βία	 	 για	 να	 επιλύσουν	 τον	 ανυπόφορη	 ψυχική	 διέγερση.	 Πιο	 συγκεκριμένα,		
γονείς	 με	 φρικιαστικά	 βιώματα	 που	 δεν	 μπορούν	 να	 πενθήσουν,	 μέσω	 ασυνείδητων	 διεργασιών,	 τα	
μεταφέρουν	 στα	παιδιά	 τους,	 προκαλώντας	 	 το	 αποκαλούμενο	Διαγενεαλογικό	 	 Τραύμα	 (	 Δ.	 Τ.)	 που	
διολισθαίνει	 από	 γενιά	 σε	 γενιά.	 Αυτή	 είναι	 η	 αλήθεια	 των	 ατόμων	 και	 των	 κοινωνιών	 που	 έχουν	
υποφέρει	από	μαζικό	τραύμα”.	

 

2 Αισχύλος,	Αγαμέμνων:	΄΄Στάζει	δ’	ανθ’	ύπνου	προ	καρδίας	μνησιπήμων	πόνος΄΄			
				Σεφέρης	Γ.,	Τελευταίος	σταθμός,	Ποιήματα,	Ίκαρος	(19η	έκδοση),	Αθήνα,	1998,	σελ.	215.	

 



9 
 

 

9 

Η	ομαδική	 ανάλυση	 έχει	 τις	 ρίζες	 της	 σε	 έναν	πολιτικό	 τομέα	 όπως	 έγραψε	 ο	 Foulkes	 στο	
πρώτο	του	βιβλίο	μετά	από	τη	θεραπεία	στρατιωτών	που	τραυματιστήκαν		κατά	τη	διάρκεια	του	Β	
παγκοσμίου	πολέμου”	(Kleinot,	2011,	σελ.98).		

		 Διαπιστώνεται	σήμερα,	κάτι	που	ήδη	έχει	επισημανθεί	από	τους	αρχαίους	 	τραγωδούς	μας,	
ότι	 το	 Δ.Τ.	 πολλάκις,	 	 σχετίζεται	 με	 ιστορικές	 συγκυρίες	 ισχυρών	 κοινωνικών	 και	 ιδεολογικών	
αντιπαραθέσεων,	 μπορεί	 δε	 να	 διαρρεύσει	 σε	 τρεις	 γενιές,	 μέσω	 ασυνείδητων	 ταυτισιακών	
διαδικασιών,	όπως	προείπαμε	και	συμπυκνώνει	μια	 ιστορία,	που	μερικώς	τουλάχιστον,	δεν	ανήκει	
στη	γενιά	του	υποφέροντος	ατόμου	(Χατζηανδρέου,2012).	

Ο	Αισχύλος	στους	Πέρσες	(Στ.	818-22),	δια	στόματος	του	ειδώλου	του	Δαρείου,		λέει:	“	Στη	γη	
των	Πλαταιών,	από	τις	λόγχες	τις	δωρικές,	τόσο	αίμα	θα	κυλήσει,	που	οι	νεκροί,	στοίβες,	ακόμα	και	ως	
την	τρίτη	γενεά,	θα	δείχνουν	άφωνα	στα	μάτια	των	ανθρώπων,	πως	δεν	αρμόζει,	 όντας	 	θνητός,	 να	
‘χεις	φρονήματα	τόσο	αλαζονικά,….	γιατί	τότε,	έχεις	καταστροφή	και	δάκρυα	να	θερίσεις	”.	

Επίσης	 τα	 δεινά	 	 που	 κατατρέχουν	 τον	 οίκο	 των	 Ατρειδών,	 παρουσιάζονται	 ως	 ένα	 είδος	
κληρονομικής	νόσου,	που,	η	γενεαλογία	της,	 εμπεριέχουσα	αλλεπάλληλους	φόνους	και	 	 μοιχείες,	 η	
κορύφωση	της	και	η	θεραπεία	της,	από	την	 	ομαδική	διεργασία	 	στον	Άρειο	Πάγο,	την	οντότητα	η	
οποία	θεσπίζεται	από	την	συλλογικότητα	της	πόλης,	που	ομονοεί,	αποτελούν	το	κεντρικό	θέμα	της	
Ορέστειας.		

Όσον	αφορά	την	σημαντικότητα	των	διεργασιών	του	πένθους,	στον	Οιδίποδα	επί	Κολωνώ	
του	Σοφοκλή,	η	Αντιγόνη	αναφωνεί,	αναφερόμενη	στο	θάνατο	του	πατέρα	της		<<Ουδέ	πένθος	έλιπ’	
άκλαυτον	>>	και		ούτε	άκλαυτον	άφησε	πένθος.	

Τέλος,	μπορεί	κανείς	να	διακρίνει	την	διαγενεαλογική	μεταφορά,	στην	τραγωδία	Ορέστης	του	
Ευριπίδη,	 	 όπου	 	 η	Ηλέκτρα	 	 λέει:	 <<να	 λούσω	με	 κατάρες	 τον	 γέροντα	πρόγονό	 μου	 Τάνταλο	 που	
γέννησε	 απανωτές	 γενιές	 δυστυχισμένων>>.	 Ενώ	 ο	 Ορέστης	 πράττει,	 φονεύοντας	 τη	 μητέρα,	 η	
Ηλέκτρα	 εκδικείται,	 αξιοποιώντας	 τη	 λυτρωτική,	 αναστοχαστική	 και	 επουλωτική	 	 ιδιότητα	 του	
θρηνώδους	λόγου.	

Ανακεφαλαιώνοντας	τονίζεται	ότι	το	αίσθημα	της	γενεαλογίας,	είναι	ένα	ψυχικό	φαινόμενο	
στον	 καθορισμό	 του	 οποίου	 συμμετέχουν	 τρείς	 συνιστώσες:	 η	 βιολογική	 (μετάδοση	 	 γενετικού	
υλικού	κτλ.),	η	νομική	(μετάδοση	υλικών	αγαθών	κτλ.)	και	η	ψυχική	που	βασίζεται	κατά	το	πλείστον	
στις	ασυνείδητες	ταυτίσεις.	(Λαζαράτου,	2007).	

Στο	 ψυχικό	 επίπεδο	 μεταδίδεται	 μια	 θετική	 -	 αντικειμενoτρόπoς	 πλευρά	 (μία	 γνώση,	 ένα	
αντικείμενο,	μια	παρουσία)	και	μια	αρνητική	–	ναρκισσιστική	(μια	έλλειψη,	ένα	μη	αντικείμενο,	μια	
απουσία)	μεταδίδεται	δηλαδή	αυτό	που	λείπει,	αυτό	που	δεν	έχει	ειπωθεί.	

Έτσι,	οι	αναπαραστάσεις	με	τις	οποίες	το	τραυματογενές	διαγενεαλογικό	αντικείμενο	 (που	
αφορά	πρόγονο,	γεγονότα	ή	φαντασιώσεις	που	προκαλούν	τρόμο	και	ντροπή)	είναι	εγγεγραμμένες	
στον	ψυχισμό	των	γονέων,	αναφέρονται	σε	επώδυνους	τραυματισμούς	και	είναι	ηθικά	κατακριτέες.	

Στις	 επόμενες	 γενιές	 υπάρχει	 έλλειψη	 αναπαράστασης	 ή	 μια	 πρωτοαναπαράσταση	 του	
πράγματος,	ανίκανη	να	φτάσει	στο	επίπεδο	του	λόγου.	

Αυτό	φαίνεται	ευκρινώς	στο	ποίημα	“Τελευταίος	Σταθμός”	του	Σεφέρη	από	τη	συλλογή	
“Ημερολόγιο	Καταστρώματος”	που	γράφει:							
																																																						“Κι	α	σου	μιλώ	με	παραμύθια	και	παραβολές		
																																																							είναι	γιατί	τα	ακούς	γλυκότερα,	κι	η	φρίκη	
																																																							δεν	κουβεντιάζεται	γιατί	είναι	ζωντανή	
																																																							γιατί	είναι	αμίλητη	και	προχωράει																																														
																																																							στάζει	τη	μέρα,	στάζει	στον	ύπνο		
																																																							μνησιπήμων	πόνος”.	
						 Το	 Δ.Τ.	 λοιπόν,	 λόγω	 της	 μεγάλης	 διέγερσης	 που	 ασκεί	 στον	 ψυχισμό,	 παραμένει	 ένα	
απολύτως	άλυτο	Πένθος,	έξω	από	τις	δυνατότητες	συμβολοποίησης	της	σκέψης,	με	τις	τραυματικές	
μνήμες	 να	 διατηρούνται	 σαν	 ξένα	 σώματα	 εντός	 του	 ψυχισμού,	 (Χατζηανδρέου,	 2012).	
Επισημαίνεται	ότι	στη	θέση	των	διεργασιών	του	πένθους	δια	του	καταναγκασμού	της	επανάληψης,	



10 
 

 

10 

επαναφέρεται	 το	 τραύμα	 σε	 μορφές	 έκφρασης	 που	 εμπεριέχουν	 την	 τραχύτητα	 της	 πρώτης	 του	
εκδοχής.	
	

Θα	 αναφερθούμε	 τώρα	 στο	 αποκαλούμενο	 μαζικό	 –	 κοινωνικό	 τραύμα,	 που	 συνδέεται	 με	
ολικά	 κοινωνικά	 γεγονότα	 και	 φαινόμενα	 που	 αφορούν	 τη	 διάρρηξη	 των	 ορίων	 και	 των	 όρων	
αναπαραγωγής	 των	 κοινωνικών	 συστημάτων.	 Θυμίζουμε	 τις	 συγκρούσεις	 Ισραηλινών	 –	 Αράβων,	
Εσθονών	–	Ρώσων,	τις	φυλετικές	συγκρούσεις	στην	Αφρική,	την	Μικρασιατική	καταστροφή	και	τον	
Εμφύλιο	 στη	 χώρα	 μας.	 Τέτοια	 γεγονότα	 όπως,	 πόλεμοι,	 γενοκτονίες	 	 κ.α.	 επηρεάζουν	 τη	
συγκρότηση	 της	 συλλογικής	 μνήμης	 και	 δεν	 συνιστούν	 απλώς	 έκφραση	 πολλών	 ατομικών	
βιωμάτων.	 Για	 να	 εξελιχθεί	 σε	 τραύμα	 ένα	 συμβάν	 μαζικής	 κλίμακας	 πρέπει	 να	 υποστεί	 μια	
διαδικασία	 κοινωνικής	 νοηματοδότησης, να σημανθεί δηλαδή, επιφέροντας αμετάκλητες 
αλλαγές  στη συλλογική μνήμη και ταυτότητα, ως ολικο κοινωνικό  τραυματικό συμβάν. 	

		 Κάθε	άτομο	έχει	 τη	μοναδική	του	ταυτότητα,	αλλά	και	 την	προσωπική	του	αντίδραση	στο	
τραύμα,	αλλά	όλα	τα	μέλη	μοιράζονται	την	ψυχική	αναπαράσταση	των	τραγωδιών	που	έχουν	συμβεί	
στην	Μεγάλη	Ομάδα	(Μ.Ο.),	στην	οποία	ανήκουν	(Erikson,	1956).	Η	ταυτότητα	μιας	Μ.Ο.	 (εθνικής,	
εθνοτικής	 ή	 θρησκευτικής)	 ορίζεται	 ως	 η	 αντικειμενική	 εμπειρία	 πληθώρας	 ανθρώπων,	 μιας	
επίμονης	 αίσθησης	 ομοιότητας,	 καθώς	 αυτοί	 σχετίζονται	 με	 τα	 μέλη	 άλλων	 ξένων	 ομάδων.	 Κύριο	
καθήκον	των	μελών	μιας	Μ.Ο.	αποτελεί	η	διατήρηση	και	προστασία	αυτής	της	ταυτότητας.		

Το	επιλεγμένο	τραύμα,	όρο	που	εισάγει	ο	 	V.	Volkan,	μελετητής	συγκρουόμενων	διαχρονικά	
Μ.Ο.	 ανά	 τον	 κόσμο,	 είναι	 συστατικό	 αυτής	 της	 ταυτότητας	 	 και	 	 συνδέεται	 	 με	 τις	 ψυχικές	
αναπαραστάσεις,	 ενός	 	 διαμοιρασμένου	 τραυματικού	 γεγονότος,	 από	 το	 οποίο	 υπέφεραν	 οι	
πρόγονοι,	από	εχθρικές	ενέργειες.	Παράδειγμα:	Μία	μητέρα,	η	Marli	όπως	διαπιστώνει	ο	Volkan,		σε	
ένα		καταυλισμό	στη	Γεωργία,	μετά	τον	Ρωσογεωργιανό		πόλεμο,	ανησυχεί	διαρκώς,	χωρίς	ποτέ	να	
μιλά,	 για	 την	 επάρκεια	 της	 διατροφής	 της	 κόρης	 της	Doruna.	 	 H	 	 έφηβη	Doruna	 	 είναι	 υπέρβαρη.	
Ομολογεί	ότι	αντιλαμβάνεται		εξωλεκτικά	την	ανησυχία	της	μητέρας	της	και	προσπαθεί	με	σωματικά	
μηνύματα	 	 να	 την	 καθησυχάσει.	 Χωρίς	 να	 λεχθεί	 τίποτε,	 η	 μεταβίβαση	 του	 φόβου	 είχε	 ήδη	
συντελεστεί	(Volkan,	2001,	σελ	85).				

Οι	αναπαραστάσεις	αυτές	των	γονέων	μιας	γενιάς	μεταβιβάζονται	και	είναι	κατατεθειμένες	
στην	 αναπτυσσόμενη	 αναπαράσταση	 του	 εαυτού	 των	 παιδιών	 της	 επόμενης	 γενιάς.	 Αν	 αυτά	 τα	
παιδιά	ως	 ενήλικες,	 δεν	 μπορέσουν	 να	 αντιμετωπίσουν,	 να	 θρηνήσουν	 δηλαδή	 την	 απώλεια,	 αυτό	
που	 είναι	 εγκατεστημένο	 μέσα	 τους,	 γίνεται	 ένα	 ψυχολογικό	 γονίδιο,	 το	 οποίο	 επηρεάζει	 την	
ταυτότητα	 τους	 και	 διαρρέει	 στις	 ψυχικές	 αναπαραστάσεις	 της	 επόμενης	 γενεάς.	 Οι	 πρωτόγονες	
άμυνες	(splitting,	dissociation	and	displacement)	που	κινητοποιούνται,	παράγουν	επιθετικότητα,	για	
να	αποφευχθεί	ο	πόνος.		

Οι	Mitscherlich,	A.,	&	Mitscherlich,	M.	(1975)	στη	μεταναζιστική	Γερμανία,	με	συμπόσια	και	
ερευνητικά	δεδομένα	για	την	ντροπή	και	την	ενοχή	της	σύγχρονης	κοινωνίας,	προτείνουν	το	τέλος	
της	σιωπής		για	το	εγκληματικό	της	παρελθόν.	Ο	Gambel	(2000)	συνέκρινε	τα	μαζικά	τραύματα	με	τη	
ραδιενέργεια,	που	δεν	μπορεί	να	σταματήσει	εύκολα.	Και	ο	Ηopper	(2003)	αναφέρεται	στο	μαζικό	–	
κοινωνικό	τραύμα,	που	συνδέεται	με	το	φόβο	του	αφανισμού	και	την	εμπειρία	του	αβοήθητου.		

Όταν	 ένα	 επιλεγμένο	 τραύμα	 επανενεργοποιείται	 σε	 μια	 Μεγάλη	 Ομάδα,	 κάτω	 από	
καταστάσεις	απειλής,	άγχους	και	αγωνίας,	συμβαίνει	αυτό	που	ονομάζεται	 κατάρρευση	χρόνου.	Ο	
όρος	 αυτός	 αναφέρεται	 στους	 φόβους,	 τις	 προσδοκίες,	 τις	 φαντασιώσεις	 και	 τις	 άμυνες	 που	
συνδέονται	με	ένα	επιλεγμένο	τραύμα,	το	οποίο	επανεμφανίζεται	όταν	συνειδητές	και	ασυνείδητες	
συνδέσεις,	 συμβαίνουν	μεταξύ	 της	ψυχικής	αναπαράστασης	 ενός	 	παρελθόντος	 τραύματος,	 με	 μια	
σύγχρονη	απειλή.	Ο	παλιός	εχθρός	ταυτίζεται	με	τον	καινούριο.	Ένα	γεγονός	που	έγινε	αιώνες	πριν,	
μοιάζει	σαν	να	έγινε	χθες	και	τα	αισθήματα	φόβου	και	εκδίκησης	μεγεθύνονται.	Ο	αρχηγός	και	τα	
μέλη	μιας	παλινδρομημένης	Μεγάλης	Ομάδος	οδηγούνται	σε	παράλογες	σαδομαζοχιστικές	ενέργειες		
και	η	βία	μεταξύ	των	αντικροουμένων	ομάδων,	επαναλαμβάνεται	αενάως.	

Για	να	κατανοήσουμε	πώς	ο	ομαδικός	αναλυτικός	τρόπος	του	σκέπτεσθαι		παρέχει	εργαλεία	
επεξεργασίας	των	προαναφερομένων	τραυμάτων,	θα	αναφερθούμε	σε	ορισμένες	βασικές	ιδέες	του	
Foulkes	που	αποτελούν	και	τον	βασικό	πυρήνα	της	εργασίας	του.	Πρωτίστως	θεωρεί		ότι	ο	ατομικός	



11 
 

 

11 

νους	 δεν	 είναι	 αυτοκατευθυνόμενος,	 αυτοπεριορισμένος	 εις	 εαυτόν,	 αλλά	 έχει	 ένα	 ημιδιαπερατό	
όριο,	δια	μέσου	του	οποίου	το	εμείς	της	ομάδος	που	ανήκει	το	άτομο,	μπορεί	να	εσωτερικευθεί	και	να	
προβληθεί	 εκ	 νέου	 προς	 τα	 έξω.	 Υποστηρίζει	 επίσης	 ότι	 όλοι	 εμείς	 είμαστε	 συνδεδεμένοι	 σε	 ένα	
διαμοιρασμένο	δίκτυο	επικοινωνιών	που	καλείται	Matrix.	Διαθέτουμε	δηλαδή	ένα	ατομικό	νου	και	
τις	αναπαραστάσεις	των	ομάδων	που	ανήκουμε.	Σε	ένα	τέτοιο	δίκτυο	περιορισμών	και	δυνατοτήτων	
δρούμε,	ομιλούμε	και	έχουμε	την	εμπειρία	της	παρουσίας	των	άλλων.	

Επιπλέον	 κάθε	 Μικρή	 Ομάδα,	 σαν	 ένα	 άτομο	 έχει	 το	 δικό	 της	 νου	 και	 είναι	 αοράτως	
συνδεδεμένη	 με	 άλλες	 ομάδες,	 απαρτίζοντας	 τη	Θεμελιώδη	Μήτρα	 της	 κοινωνίας,	 του	πολιτισμού,	
των	οργανισμών	κλπ.	

Από	ανθρωπολογικής	σκοπιάς	θεωρούμενη	η	Θεμελιώδης	Μήτρα,	αναπαριστά	τη	συμβολική	
τάξη	 της	 κοινωνίας,	 ένα	 νοηματοδοτημένο	 δίκτυο	 ομάδων	 το	 οποίο	 δομεί	 και	 επαναδομεί	 τον	
πολιτισμό,	 δια	 μέσου	 των	 οικονομικών,	 κοινωνικών	 και	 πολιτιστικών	 του	 συναλλαγών,	 των	
συγκρούσεων,	των	πολέμων	και	των	απαρτιωτικών	του	τελετουργιών	πένθους	και	αποχωρισμών.	

Από	Ομαδικής	 -	 Αναλυτικής	 πλευράς	 η	Θεμελιώδης	Μήτρα,	 αναπαριστά	 την	 εσωτερίκευση	
και	ενδοβολή	σε	ατομικό	και	συλλογικό	επίπεδο,	όλων	των	στοιχείων	του	κοινωνικού	ασυνειδήτου	
παρόντων	και	προηγουμένων	γενεών	(Foulkes	1990).	

Αυτά	τα	εσωτερικευμένα	στοιχεία	μύθων	και	προτύπων	σχετικών	με	γονείς	και	αδέλφια	θα	
παρουσιασθούν	 ως	 οργανωτική	 αρχή	 σε	 κάθε	 δυαδική	 σχέση,	 θεραπεία	 ομάδος,	 οργανισμού	 και	
στην	κοινωνία,	ως	φιγούρα	-	φόντο	της	Gestalt.	

Yπό	φυσιολογικές	συνθήκες	αυτό	μας	επιτρέπει	να	ξεπερνούμε	φόβους	και	δισταγμούς	στην	
επαφή	μας	με	τους	ξένους.		

Όταν	 όμως	 υπάρχει	 	 εγκυστωμμένο	 κοινωνικό	 τραύμα	 ή	 και	 	 έντονες	 ιδεολογικές	 ή	
θρησκευτικές	 απαγορεύσεις,	 ο	 φόβος	 από	 ξένες	 ομάδες,	 κινητοποιεί	 ασυνείδητους	 και	 δυνητικά	
καταστροφικούς	τρόπους	επαφής	(Wilke,	2007).	

Η	μνήμη	ανεπεξέργαστων	συμβάντων,	μετά	από	πολέμους	ή	εθνικές	συγκρούσεις,	που	δεν	τα	
χωρά	η	φαντασία,	υπερβαίνει	την	ατομική	μορφή	της	Διαταραχής	Μετατραυματικού	Στρες,	και	ως	
άρρητη	μνήμη	δεν	μπορεί	να	απαρτιώσει	τα	τραυματικά	μνημονικά	ίχνη.	

Επηρεάζεται	 έτσι	 η	 συμπεριφορά	 και	 τα	 μέλη	 στις	 αναλυτικές	 και	 κοινωνικές	 ομάδες,	 τα	
οποία,	 αντί	 να	 θυμηθούν	 πράττουν,	 παραβιάζουν	 π.χ.	 τα	 όρια,	 εμφανίζουν	 δηλαδή	 	 μνήμη	 μέσω	
πράξης.	

Η	 επανεργοποίηση	 του	 Διαγενεαλογικού	 Τραύματος,	 δια	 του	 καταναγκασμού	 της		
επανάληψης,	 γίνεται	 αντιληπτή	 με	 αυτόματο	 άγχος,	 πανικό,	 αισθήματα	 κενού,	 δυσφορίας,	
μαζοχιστικές		συμπεριφορές	αποφυγής	ή	υποταγής,	αναστολές,	φοβίες	κλπ.	Στην	Αναλυτική	Ομάδα	
μέσω	 των	 πολύπλοκων	 μεταβιβάσεων	 και	 αντιμεταβιβάσεων,	 το	 ευάλωτο	 εγώ	 στην	 δυναμικώς	
εξελισσόμενη	 Matrix,	 συνειδητοποιεί	 την	 ιστορία	 του	 με	 τα	 θεμελιώδη	 στοιχεία	 της,	 και	
ενδυναμώνεται,	εκπαιδευόμενο	εν	δράσει.	

Κλινικά	παραδείγματα	

1ο.	Η	 νεαρή	Άννα,	 θεραπευόμενη	 σε	 αναλυτική	 ομάδα,	 αναφέρεται	 στον	 διαρκή	φόβο	 της	 ότι	 δεν	
μπορεί	να	φάει	και	τρομοκρατείται	ότι	θα	πεινάσει.	Αυτή	η	κατάσταση	την	ακινητοποιεί.	Οι	γονείς	
της,	κατά	τον	εμφύλιο	πόλεμο	στην	Ελλάδα	σε	παιδική	ηλικία,	μεταφέρθηκαν	και	οι	δύο	από	το	ΕΑΜ	
σε	χώρα	όπου	παρέμειναν	πεινασμένοι	για	πολύ	καιρό.	Επιστρέφοντας	στην	Ελλάδα,	παντρεύτηκαν	
και	αφού	γεννήθηκε	η	Άννα,	η	μητέρα	ανησυχούσε	συνέχεια	για	τη	διατροφή	της,	και	την	πήγαινε	
στο	νοσοκομείο,	γιατί,	παρά	του	ότι	μεγάλωνε	φυσιολογικά,	έκανε	εμέτους,	στην	προσπάθεια	της	να	
της	 δίνει	 	 τροφή,	 χωρίς	 να	 το	 επιθυμεί.	 Όπως	 και	 τότε,	 τώρα	 η	 Άννα	 δεν	 έχει	 κανένα	 οργανικό	
πρόβλημα.	Για	πολύ	καιρό	λέει	ότι	η	ομάδα	δεν	την	βοηθά	και	έρχεται	επειδή	της	το	ζητούν	τα	μέλη.	
Κάποιο	 μέλος	 της	 λέει,	 δηλαδή	 νοιώθεις	 σαν	 να	σε	 υπερτρέφουμε,	 όπως	 η	 μητέρα	σου.	Μετά	από	
αυτό,	η	Άννα	κατανόησε,	συνέδεσε	τα	συμπτώματα	της	με	την	ιστορία	της,	πένθησε	για	τα	όσα	είχε	



12 
 

 

12 

χάσει	και	άρχισε	να	σχετίζεται	με	πιο	ώριμους	μηχανισμούς,	αφού	ένοιωσε	τη	βασική	εμπιστοσύνη	
στην	Ομάδα.	

2ο.	 Ο	 Γιώργος	 υψηλού	 μορφωτικού	 επιπέδου	 εύστροφος,	 εμφανίσιμος	 και	 επαγγελματικά	
αποκατεστημένος,	 ο	 Γ.	 50	 ετών,	 διαζευγμένος	 και	 πατέρας	 τριών	 παιδιών,	 είναι	 Μικρασιάτης,	
πρόσφυγας	τρίτης	γενιάς.	Προσέρχεται	για	θεραπεία	με	φόβο	κατάρρευσης,	οργή,	απελπισία,	φόβο	
διαρκούς	εκμετάλλευσης	από	τους	άλλους	και	απόρριψης	από	ερωτικές	συντρόφους.	Έχει	διαρκείς	
συγκρούσεις	 με	 τον	 πρωτότοκο	 γιο,	 ο	 οποίος	 του	 ασκεί	 βία.	 Παραμένει	 για	 πολύ	 καιρό	 χωρίς	
σημαντική	ύφεση	των	συμπτωμάτων	αλλά	εμφανώς	ασφαλής,	αρχικά	από	τη	θεραπευτική	σχέση	με	
το	θεραπευτή	και	εν	συνεχεία	με	την	ομάδα.	Από	την	αφήγηση	διαπιστώνεται	ότι	και	οι	γονείς	του	
χωρίσανε	 εν	 μέσω	 συγκρούσεων.	 Στα	 παιδικά	 του	 χρόνια	 για	 εκφοβισμό	 ο	 πατέρας	 του	
χρησιμοποιούσε	 το	 όπλο	 του	 και	 του	 έλεγε	 θα	 σε	 εκτελέσω.	 Στην	 ομάδα	 καθώς	 ξετυλίγονται	 οι	
πρώιμες	αναμνήσεις,	αποκαλύπτει	ότι		στο	καράβι	της	φυγής,	η	γιαγιά	του	εγκαταλείπεται		από	τον	
πρώτο	άντρα	της,	αφού	προηγήθηκε	ο	θάνατος	των	παιδιών,	λόγω	κακουχιών.	Παντρεύεται	εκ	νέου,	
τον	 επίσης	 πρόσφυγα	 παππού	 του,	 ο	 οποίος	 παρουσίασε	 σοβαρή	ψυχική	 νόσο,	 χωρίς	 να	 υπάρχει	
ιστορικό,	είχε	εγκλεισμούς	σε	ψυχιατρεία,	όπου	και	τελικά	κατέληξε.	Οι	αναμνήσεις	αυτές	φέρνουν	
λυγμούς	θρηνώδεις,	ανησυχία	και	φόβο	στο	θεραπευόμενο.	Στην	Ομάδα		υπάρχει	θλίψη,	σιωπή	και	
κατανόηση.	 Φαίνεται	 ότι	 στα	 μέλη	 ενεργοποιήθηκαν,	 ενδοψυχικές	 διεργασίες	 συνδεδεμένες	 με	
στοιχεία	 της	 Θ,Μ	 που	 αφορούν	 μεγάλο	 μέρος	 του	 ελληνικού	 πληθυσμού	 από	 την	 Μικρασιατική	
καταστροφή.	Για	πρώτη	φορά,	θυμάται	και	μιλά	για	τα	συμβάντα	του	οικογενειακού	στερεώματος.	
Εμπιστεύεται	 σταδιακά	 και	 συνειδητοποιεί	 την	 προσωπική	 του	 συμμετοχή	 στις	 σχέσεις.	 Αυτό	
απορρέει	 από	 την	 αποδοχή	 από	 τα	 άλλα	 μέλη	 και	 την	 ανοχή	 που	 δείχνουν	 απέναντι	 στην	
απαιτητικότητα	να	μιλά	πρώτος	ή	και	να	επιτίθεται.	Ο	Γιώργος	καθώς	ανήκει	σε	μια	μεγάλη	ομάδα	
αυτή	 των	 προσφύγων	 Μικρασιατών	 φαίνεται	 να	 είναι	 τραυματισμένος	 από	 τα	 συμβάντα	 στη	
διαγενεαλογική	 του	 ιστορία.	 Η	 οικογένεια	 της	 πρώτης	 γενεάς	 καταρρέει,	 ο	 παππούς	
αποδιοργανώνεται	ψυχικά,	ο	πατέρας	ασκεί		βία.	Το	νέο	περιβάλλον	καθίσταται	απειλητικό.	

Τα	μέλη	χάνουν	την	βασική	τους	εμπιστοσύνη	προς	το	εαυτό	τους	 	και	τους	άλλους,	αφού	
πρώτα	 έχασαν	 τα	 πάντα.	 Η	 ΔΕΥΤΕΡΗ	 ΓΕΝΙΑ	 ΒΙΑΖΕΤΑΙ	 ΚΑΙ	 ΒΙΑΖΕΙ.	 Θυμηθείτε	 τις	 εικονικές	
εκτελέσεις	 στην	 παιδική	 ηλικία	 του	 Γιώργου.	 Θανατηφόρα	 ατυχήματα	 συγγενών	 πρώτου	 βαθμού	
και	 άλλες	 συγκυρίες	 απωλειών,	 αθροίστηκαν	 στη	 ζωή	 του,	 κάτι	 παγώνει	 και	 ακινητοποιείται	
ενδοψυχικά,	 η	 σκέψη	 του	 αποσυνδέεται	 από	 τα	 διεγειρόμενα	 αναίτια	 	 στο	 παρόν	 συναισθήματα.		
Στην	 	ομάδα	άλλοτε	 	εξιδανικεύει	το	θεραπευτή	και	απορρίπτει	τα	μέλη.	Άλλοτε	εκλαμβάνει	όλους	
στην	 ομάδα	 ως	 διώκτες	 και	 αποσύρεται	 σε	 απομόνωση,	 απελπισία,	 και	 αισθήματα	 κενού	 και	
αβοήθητου.	 Τα	 ίδια	 συναισθήματα	 ένοιωθε	 σε	 όλες	 τις	 στενές	 σχέσεις.	 Την	 μητέρα	 του	 την	
περιγράφει	ως	απορριπτική,	απούσα	και	πολλάκις	εχθρική	και	τις	ερωτικές	συντρόφους	ως	άδειες	
από	 συναισθήματα.	 Επαναλάμβανε	 στο	 Θεραπευτικό	 πλαίσιο	 όπως	 και	 στη	 ζωή,	 όλη	 την	
διαγενεαλογική	του,	τραυματική	συνθήκη,	ενός	εχθρικού	και	στερητικού,	βίαιου	κόσμου.	Η	σταδιακή	
εξιστόρηση	και	αναμνημόνευση		των	συμβάντων	των	προγόνων,	η	επικοινωνία	και	αλληλεπίδραση	
με	την	ομάδα,	της		οποίας	τα	μέλη	αναγνώριζαν	και	ίδιες	διαγενεαλογικές	επιδράσεις,	δημιούργησαν	
ένα	 νέο	 νόημα	 αποδοχής	 και	 ευθύνης.	 Ο	 Γ.	 απενοχοποίηθηκε	 για	 την	 επιθετικότητά	 του,	 η	
αυτοπεποίθησή	 του	 ενδυναμώθηκε	 και	 συνειδητοποίησε	 ότι	 ο	 ψυχικός	 πόνος	 ήταν	 έσωθεν	 και	
προεβάλλετο	στην	εξωτερική	πραγματικότητα,	που	δεν	ομοίαζε	με	την	πραγματικότητα	των	αληθών	
διώξεων	και	τρόμων	των		παππούδων	του.	

Ο	Γ.	τώρα	πενθεί,	εμπεριέχει	τη	διαφορετικότητα	του	άλλου	και	συγκρατεί	το	θυμό,	χωρίς	να	
καταστρέφει	τις	σχέσεις	του.	Μπορεί	να	λησμονεί	αφού	μπορεί	να	θυμάται	και	να	εξιστορεί.	

Συμπερασματικά,	ο	στόχος	της	ομαδικής	αναλυτικής	θεραπείας	είναι	να	νοηματοδοτήσει		την	
έλλειψη	συναισθηματικής	 διαθεσιμότητας	 και	 να	 χρησιμοποιήσει	 τη	φαντασία	 για	 να	 δομήσει	 μια	
κατανόηση	στο	κενό	(blank	space)	δημιουργώντας	λέξεις	πάνω	στη	σιωπή.	Η	ομαδική	Matrix	μπορεί	
να	 εξελιχθεί	σε	 ένα	προστατευτικό	περίβλημα	για	 τραυματισμένα	μέλη	στα	οποία	 ενθαρρύνεται	 η	
αυτοαποκάλυψη.	 Έτσι	 τα	 μέλη	 λέγοντας	 τις	 ιστορίες	 τους	 οι	 οποίες	 μπορεί	 να	 περιέχουν	 ένα	
συγκαλυμμένο	μυστικό	διαπιστώνουν	ότι	οι	ίδιοι	δε	θεωρούνται	φρικτοί	και	σταδιακά	αισθάνονται	
ότι	δεν	είναι	πλέον	μόνοι	και	ότι	οι	άλλοι	άνθρωποι	τους	καταλαβαίνουν	και	τους	συμπονούν.	



13 
 

 

13 

	Τέλος,	η	παλινδρόμηση	στην	αναπαράσταση	πρώιμων	αντικειμένων	και	η	χρήση		αρχαϊκών	
αμυντικών	 μηχανισμών	 που	 συμβαίνουν	 συχνά	 στην	 ομάδα,	 δίνουν	 την	 ευκαιρία	 στους	
συμμετέχοντες	 να	 λάβουν	 ανατροφοδότηση	 σχετικά	 με	 την	 παλινδρομική	 τους	 συμπεριφορά,	 να	
εξερευνήσουν	 τις	 πρωτόγονες	 άμυνες	 τους	 και	 εν	 	 δυνάμει	 να	 τις	 αλλάξουν	 (Foulkes,	 1964,	 1975,	
1957).	

Η	 Χατζηανδρέου	 γράφει	 “...	 η	 ιστορικοποίηση	 του	 τραύματος	 συμβαδίζει	 με	 την	 βιωματική	
ανάλυση	 των	 τραυματικών	 καθηλώσεων,	 τη	 σταδιακή	 αποδέσμευση	 του	 Εγώ	 από	 αυτές	 και	 την	
ισχυροποίηση	 του.	 Η	 ανάδυση	 των	 τραυματικών	 ιχνών	 σε	 μια	 ανάλυση	 μπορεί	 να	 οδηγήσει	 σε	 μία	
σύνθεση	που	πραγματοποιείται	μέσα	από	τον	πλούτο	των	διαβάσεων	μεταβίβασης	/	αντιμεταβίβασης	
και	 την	 παράλληλη	 ύφανση	 αυτών	 των	 διαδράσεων	 στα	 όνειρα	 και	 προωθεί	 τελικά	 τη	 σχέση	 του	
ατόμου	με	τον	εαυτό	του,	κάνοντας	το	υποκείμενο	της	ιστορίας	του	και	εν	τέλει	της	ίδιας	του	της	ζωής”																															
(Χατζηανδρέου,	2016,	σελ.	347).	

Ενδεικτική	Βιβλιογραφία	

Χατζηανδρέου,	Μ.,	(2012).		Διαγενεαλογικό	Τραύμα	και	ιδεολογία.	Οιδίπους	8:	371-380.	
Χατζηανδρέου,	Μ.,	 (2016).	 Επανενεργοποίηση	και	Επεξεργασία	Τραύματος	κατά	τη	διάρκεια	μιας	Ανάλυσης.	Οιδίπους	
16:	336-347.	
Erikson,	E.H.	(1956).	The	Problem	of	Ego	Identification.	Journal	of	the	American	Psychoanalytic	Asssociation	4:	56-121.	
Foukes,	S.H.,	(1990).	Selected	Papers	Psychoanalysis	and	Group	Analysis.	Karnac	Books:	London.	
Foulkes,	S.H.	(1964).	Therapeutic	Group	Analysis.	London	:	George	Allen	and	Unwin.	
Foulkes	S.H.	(1975).	Group-	Analytic	Psychotherapy,	Method	and	Principles.	London	:	Gordon	and	Breach.	
Foulkes	S.H.	and	Anthony,	E.J.	(1957[1984]).	Group	Psychotherapy	:	the	Psychoanalytic	Approach.	London	:	Karnac	.	
Gampel,Y.	 (2000).	 “Reflection	 on	 the	 Prevalence	 of	 the	 Uncanny	 in	 social	 Violence”.	 In:	 Robben,	 A.C.G.M.	 and	 Suarez-
Orozco,	 M.M.	 (eds)	 Cultures	 under	 Siege:	 Collective	 Violence	 and	 Trauma	 (Publication	 of	 the	 society	 for	 Psychological	
Anthropology).	Cambridge	University	press.		
Hooper,	E.	(2003).	The	Social	Unconscious:	Selected	Papers,	London	and	Philadelphia:	Jessica	Kingsley,	pp.	72-162.	
Kleinot,	P.	(2011).	Transgenerational	Trauma	and	Forgiveness:	Looking	at	the	Israeli-Palestinian	Families	Forum	through	
a	Group	Analytic	Lens.	Group	Analysis	44	(1):	97-111.	
Mitscherlich,	A.	and	Mitscherlich,	M.	(1975).	The	Inability	to	Mourn:	Principles	of	Collective	Behavour.	New	York:	Groove	
Press.	
Volkan,	V.D.,	(2001).	Transgenerational	Transmissions	and	Chosen	Traumas:	An	Aspect	of	Large	Identity.	Group	Analysis	
34:1:	79-97.	
Wilke,	G.	(2007).	Second	Generation	Perpetrator	Symptoms	in	Groups.	The	Group	-	Analytic	Society,	Vol	40	(4):	429-447.	
	
	

																																																																																																																									Φώτης	Γιωτάκης		
																																			Εισήγηση	στο	2ο	Ομαδικό	–	Αναλυτικό	Συμπόσιο	Αρχαίας	Δωδώνης,	2019	

	
	
	
 

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
	



14 
 

 

14 

	
	
	
	
	

																																										Ξένος	και	Αυτογνωσία		
																																		στο	Αρχαίο	Ελληνικό	Έπος	

	
					Θα	αρκεστώ	κυρίως	σε	ορισμένες	περιγραφές	του	Ξένου,	όπως	συνηθίζουμε	να	αποκαλούμε	και	
να	 εκλαμβάνουμε	 τις	 αρχικά	 άγνωστες	 παρουσίες	 στο	 Αρχαίο	 Ελληνικό	 Έπος,	 στην	 Οδύσσεια.	 Η	
εμπειρία	του	Ξένου,	του	Αλλότριου,	του	Ασυνήθιστου	διατρέχει	την	Αρχαία	Ελληνική	Επική	Ποίηση	
ως	 μία	 έκδηλη	 επανερχόμενη	 ανάγκη	 του	 ανθρώπου	 να	 αναζητήσει	 μέσω	 μιας	 μοναδικής	
πολιτισμικής	 κατάκτησης	 την	 κατανόηση	 του	 για	 να	 διακρίνει	 και	 να	 διευρύνει	 τις	 δικές	 του	
συνειδητές	και	προσυνειδητές	τάσεις	και	συγκινήσεις.	Και	ναι	μεν	μπορεί	η	πρωταρχική	συνάντηση	
με	 τον	 Ξένο	 να	 συνοδεύεται	 από	 την	 παραμόρφωσή	 του	 διαμέσου	 της	 προβολής	 και	 προβολικής	
ταύτισης	 του	 ακροατή	 ή	 αναγνώστη,	 είναι	 όμως	 δυνατή,	 όπως	 υπαγορεύει	 η	 οδυσσειακή	
αντιμετώπιση	του	ξένου	αντικειμένου	–	των	ξένων	που	ασκούν	τη	μεγάλη	έλξη	και	απώθηση	-,	 να	
μεταβληθεί	σε	προϋπόθεση	αυτογνωσίας.	 Είναι	 χαρακτηριστική,	 δυνατή	και	 επιθυμητή,	 εξαρχής	η	
έλξη	 των	 εχθρών,	 η	 ξενοφιλία,	 που	 επικυρώνεται	 από	 τις	 ομοιότητες	 Τρώων	 και	 Ελλήνων	 στην	
Ιλιάδα	και	αργότερα	ανάμεσα	σε	Πέρσες	και	Έλληνες	στον	Αισχύλο	–	 ενώ	ανθρωπόμορφα	τέρατα	
είναι	 κοινά.	 Στην	 ποίηση,	 η	 οποία	 γνωρίζει	 εξαρχής	 την	 ανθρώπινη	 ενορμητικότητα,	 τις	 μεγάλες,	
επώδυνες	 ναρκισσιστικές	 της	 πληγές	 και	 την	 απροσδιόριστη	 βούληση	 των	 θεών,	 οι	 αλαζονικές	
διαφορές	 ανάμεσα	 στους	 λαούς	 δεν	 βρίσκουν	 στις	 επικές	 της	 εκδηλώσεις	 ένα	 μόνιμο	 καταφύγιο.	
Στην	 ίδια	μοναδική	ως	προς	 την	 εκφραστική	 της	 δύναμη	γλωσσική	κοινότητα,	 με	μοιρασμένη	 την	
εύνοια	 των	 Θεών,	 συγκατοικούν	 Έλληνες	 και	 Εχθροί:	 η	 ποιητική	 ενσυναίσθηση	 κάνει	 ίσως	 να	
αναφαίνεται,	 να	 χαράζεται	 μέσα	 μας,	 περισσότερο	 η	 τρυφερότητα	 του	Έκτορα	από	 την	 οργή	 του	
Αχιλλέα.		

					Στους	 τόπους	 της	Οδύσσειας	 εισερχόμαστε	 αμέσως	 μετά	από	 μία	 σύντομη	 έκκληση	 του	ποιητή	
προς	 τη	 Μούσα	 που	 θα	 πρέπει	 να	 αναλάβει	 την	 αναμενόμενη	 εξιστόρηση	 του	 δραματικού,	
δαιδαλώδους	νόστου	 	 ενός	πολύπλαγκτου,	πολυπλάνητου	ήρωα.	Θα	θυμάστε	από	το	σχολείο	τους	
αρχικούς	 στίχους	 του	 προοιμίου	 με	 τους	 οποίους	 υπενθυμίζονται	 στη	 Θεά	 οι	 προσμονές	 του	
ακροατηρίου	το	οποίο	αδημονεί	να	ακούσει	τα	όσα	συντρέχουν	μετά	τον	Τρωικό	Πόλεμο	τη	μοίρα	
του	Οδυσσέα.		

«Τον	άντρα,	Μούσα,	τον	πολύτροπο	να	μου	ανιστορήσεις,	που	βρέθηκε	
ώς	τα	πέρατα	του	κόσμου	να	γυρνά,	αφού	της	Τροίας	
πάτησε	το	κάστρο	το	ιερό.	
Γνώρισε	πολιτείες	πολλές,	έμαθε	πολλών	ανθρώπων	τις	βουλές,	
κι	έζησε,	καταμεσής	στο	πέλαγος,	πάθη	πολλά	που	τον	σημάδεψαν,	
σηκώνοντας	το	βάρος	για	τη	δική	του	τη	ζωή	και	των	συντρόφων	του	
τον	γυρισμό…..»	

Ήδη	σ’	αυτό	το	σημείο	η	απαίτηση	των	συμμετεχόντων	στην		απαγγελία	εστιάζεται	σε	κάποιον	του	
οποίου	η	απαράμιλλη	πολυμήχανη	σκέψη,	η	πολύτροπη	ιδιοσυγκρασία	του,	η	προπάντων	άκαμπτη	
περιέργεια	 του	 να	 διεισδύει	 στη	 μυστικότητα	 του	 κόσμου	 του	 έχει	 εξασφαλίσει	 τεράστια	 γνώση	
ανθρώπων	και	πολιτισμών.	Αυτού	του	πολυίδριου,	του	συνετού	και	πανούργου,	ο	εναγκαλισμός	και	
η	 πολυμήχανη	 αξιοποίηση	 των	 βιωμάτων	 του	 στηρίχτηκε	 σε	 δοκιμασίες	 –	 τις	 οποίες	 δεν	 θέλησε	
πάντα	 να	 αποφύγει	 --,	 στους	 μεγάλους	 ερωτικούς	 πειρασμούς,	 στη	 δεξιοτεχνική	 αντιμετώπιση	
δαιμόνων,	 στην	 καρτερικότητα	 μπροστά	 στους	 φυσικούς	 κινδύνους.	 Όλη	 αυτή	 την	 ασίγαστη	
πολυμορφία	μιας	μετατρωϊκής	περιπέτειας	που	τη	συγκλονίζει	ο	απειλούμενος	νόστος	καλείται	να	
εκδιπλώσει	η	Μούσα.	Πρόκειται	για	μια	θεότητα	της	Μουσικής,	την	προστάτιδα	της	Επικής	Ποίησης,	
χάρη	 στην	 οποία	 μπορούν	 να	 μεταφερθούν	 οι	 εικόνες	 και	 οι	 ήχοι,	 οι	 εξιστορήσεις	 των	 νέων	
συναντήσεων	του	Οδυσσέα	και	των	συντρόφων	του	που	διαφέρουν	από	τη	πολύχρονη	εμπειρία	του	



15 
 

 

15 

πολέμου	που	μόλις	τερματίστηκε.	Τα	πάθη	των	ανθρώπων	ανήκουν	εδώ	σε	μία	νέα	προοπτική	που	
διαγράφεται	 στη	 ζωή	 του	 ήρωα.	 Για	 	 την	 ανάδειξη	 της	 αναζητείται	 και	 κρίνεται	 απαραίτητη	 η	
απαράμιλλη	 ευαισθησία	 της	 Μούσας	 όταν	 μπορεί	 και	 συνάπτει	 τη	 γλώσσα	 με	 τη	 μουσική,	 όταν	
χρειάζεται	 να	 εγκαταλείψει	 την	γλωσσική	 ευστάθεια	για	 να	υπενθυμίσει	πρώιμες	καταβολές	μέσα	
από	 την	 αμεσότερα	 μεταδιδόμενη	 συγκίνηση	 των	 φθόγγων.	 Στη	 σειρά	 των	 βιωμάτων	 που	 του	
επιφυλάσσει	 αυτή	 η	 συμπληρωματική	 γνώση	 ο	 βίος	 του	 Οδυσσέα	 διεκδικεί	 μία	 επανερχόμενη	
συνάφεια	με	καταστάσεις	απόκοσμες,	μαγικές,	ονειρικές,	ψαύει	προσυνειδητές	διεγέρσεις.	Στο	έπος	
εμφανίζονται	 πολλά	 πρόσωπα	 με	 μουσικό	 τάλαντο:	 οι	 ραψωδοί	 και	 κιθαρωδοί	 Φήμιος	 και	
Δημόδοκος,	 που	 επαινούνται	 για	 την	 απόδοση	 τους	 από	 τον	 Οδυσσέα,	 αλλά	 και	 η	 Καλυψώ	 και	 η	
Κίρκη	που	χρησιμοποιούν	το	τραγούδι	τους	για	να	γητέψουν.	Είναι	άλλωστε	και	ο	ίδιος	ο	Οδυσσέας	
όχι	μόνον	ένας	εντυπωσιακός	χειριστής	του	προφορικού	λόγου,	αλλά	και	κάποιος	που	εντυπωσιάζει	
με	την	ποιότητα	της	φωνής	του	τους	Φαίακες.	Στο	ίδιο	γλέντι,	στην	απαραίτητη	συνεστίαση	με	τους	
οικοδεσπότες	 και	 συνδαιτημόνες	 που	 προστατεύουν	 τον	 νόστο	 του,	 ο	 Οδυσσέας	 θα	 διατυπώσει	
απερίφραστα	 την	 έλξη	 και	 τον	 θαυμασμό	 του	 για	 τη	 Μουσική	 στρεφόμενος	 προς	 τον	 Δημόδοκο:	
«Γιατί»	 -	 θα	 του	 πει	 –	 «πάνω	 στη	 γη	 όλοι	 οι	 θνητοί	 οφείλουν	 σέβας	 και	 τιμή	 στους	 αοιδούς	 που	 η	
Μούσα	 τούς	 εδίδαξε	 τον	 δρόμο	 στα	 τραγούδια	 τους	 και	 αγάπησε	 πολύ	 των	 αοιδών	 το	
γένος»…»Τραγουδάς	 των	 Αχαιών	 τη	 μοίρα,	 τι	 έπραξαν,	 τι	 έπαθαν,	 τι	 έχουν	 υποφέρει	 σάμπως	 να	
βρέθηκες	 παρών	 ο	 ίδιος».	 Η	 βαθιά	 απόλαυση	 που	 του	 προσφέρει	 ο	 Δημόδοκος,	 ο	 ραψωδός	 και	
κιθαρωδός,	 περιλαμβάνεται	 στη	 θ’	 Ραψωδία	 πριν	 από	 την	 Ραψωδία	 μ’,	 όπου	 ένα	 προγενέστερο	
γεγονός	κατά	την	εξέλιξη	του	έπους	προδίδει	την	απειλητική	ισχύ	του	άσματος	των	Σειρήνων	με	την	
οποία	 έχουν	 αποτολμήσει	 την	 οριστική	 του	 υποταγή	 στην	 ενορμητική	 τους	 βούληση.	 Γιατί	
παραμένει	αυτό	το	επεισόδιο	μόνιμης	σημασίας	για	τους	σχολιαστές	της	Οδύσσειας,	και	ακόμη	γιατί	
εξακολουθεί	να	ασκεί	μία	‘ακαθόριστη	γοητεία’	στους	αναγνώστες	της;	(Όσο	και	αν	είναι	τετριμμένη	
αυτή	 η	 διατύπωση,	 τη	 δανείζομαι	 από	 την	 ανάλυση	 ενός	 νέου	 άντρα	 με	 νευρωτική	 μετουσιωτική	
ανάγκη	 που	 τον	 καθήλωνε	 σ’	 αυτό	 το	 εδάφιο	 της	 Οδύσσειας	 αποστρεφόμενος	 τη	 φωνή	 της	
ερωμένης	του.)	Και	ποια	μπορεί	να	είναι	η	ψυχοδυναμική	του	σημασία	αφού	μάλιστα	συμφύονται	με	
την	παρουσίασή	του	ξενικά,	όντα	με	ιδιότυπα	σώματα;	
					Ποιες	 είναι	 οι	 σειρήνες	 που	 μεταπηδούν	 στο	 Έπος;	 Στη	 ‘Μυθολογία	 των	 Ελλήνων’,	 του	 Karl	
Kerenyi	(1966)	με	σώμα	δισυπόσαστο.	Από	τη	μέση	και	κάτω	έχουν	τη	μορφή	αρπακτικού	πουλιού	
με	πόδια	πτηνού	που	κατατείνουν	να	μεταβληθούν	σε	πόδια	λιονταριού,	ενώ	το	κεφάλι	τους	είναι	
γυναικείο.	Η	αρπακτική	τους	επιθετικότητα	που	αφορά	κυρίως	νέους	απεικονίζεται	σ’	 ένα	μεγάλο	
αριθμό	από	βάζα-	και	παράλληλα	σε	άλλες	παραστάσεις	μπορούν	να	κρατούν	τη	λύρα,	ή	τον	διπλό	
αυλό,	 και	 με	 μοιρασμένους	 ρόλους	 όταν	 είναι	 δύο	 η	 μία	 να	 παίζει	 ένα	 όργανο	 και	 η	 άλλη	 να	
τραγουδάει.	Το	σώμα	τους	παρουσιάζει	ομοιότητα	με	τη	μορφή	του	πατέρα	τους	τού	Αχελώου,	του	
θεού	 των	 ποταμών	 που	 έχει	 ως	 υπογάστριο	 ένα	 φιδίσιο	 ψάρι.	 Η	 προσήλωση	 των	 Σειρήνων	 στη	
Μουσική	 θυμίζει	 τις	 Μούσες	 και	 το	 διφυές	 κορμί	 τους	 θυμίζει	 τη	 Σφίγγα.	 Χρησίμευαν	 στην	
Περσεφόνη	 για	 να	 διευκολύνουν	 με	 μουσική	 υπόκρουση	 την	 είσοδο	 των	 νεκρών	 στον	 Άδη,	 αλλά	
θεωρούνταν	 και	 θεότητες	 του	 έρωτα	 διαθέτοντας	προφανώς	 για	 ζωντανούς	 και	 νεκρούς	 την	 ίδια	
σαγήνη.	Παραμόνευαν	 	 την	ανίσχυρη	να	αντισταθεί	λεία	τους	από	ναυτικούς	που	πάντοτε	ενέδιδε	
στο	 άκουσμα	 των	 τραγουδιών	 τους	 στη	 νήσο	 Ανθεμόεσσα	 του	 Τυρρηνικού	 Πελάγους,	 όπου	 είναι	
εγκαταστημένες	 από	 την	 Περσεφόνη.	 Εκεί	 κατασπαράσσουν	 τα	 θύματα,	 πετούν	 τα	
κατακερματισμένα,	 κατασπαραγμένα	πτώματα,	 τα	 κόκκαλά	 τους	 σαπίζουν,	 λιώνουν	αφημένα	στο	
λιβάδι	που	τις	περιστοιχίζει,	εκτεθειμένα	στη	θέα	όσων	προλαβαίνουν	να	τα	κοιτάξουν.		Ωστόσο	στη	
Μυθολογία	 ανακαλύπτει	 κανείς	 ακόμη	 μία	 παραπομπή	 στις	 ιδιότητες	 τους:	 οι	 φτερωτές	 γυναίκες	
είναι	 σκεπτόμενες	 και	 ξέρουν	 το	 πως	 θάπρεπε	 να	 δελεάσουν	 τον	 αντιστεκόμενο	 Οδυσσέα	 στα	
αποπλανητικά	θέλγητρα	του	τραγουδιού	τους.	
					Στον	Όμηρο	όπου	πρωτοεμφανίζονται	θα	του	ψιθυρίσουν	προσεγγίζοντας	τον:	

«Έλα,	Οδυσσέα	περίφημε,	δόξα	των	Αχαιών,	πλησίασε,	
αφού	κανείς	δεν	μας	προσπέρασε	στο	μελανό	καράβι	του,	
προτού	ν’	ακούσει….τη	μελιστάλαχτη	φωνή	μας.	
Πρώτα	ευφραίνεται	κι	ύστερα	συνεχίζει	το	ταξίδι	του,	
κερδίζοντας	καινούρια	γνώση.»	



16 
 

 

16 

Ο	ήρωας	αισθάνεται	 το	βάθος	του	ανελέητου	πειρασμού,	 της	οπισθοδρόμησης	που	υπόσχεται	 την	
ολοσχερή	 αποδέσμευση	 από	 τις	 αντικειμενότροπες	 σχέσεις	 που	 χάνονται,	 ξεθωριάζουν	 καθώς	
ακούγεται	η	μοναδική,	απροσδιόριστης	ποιότητας	άδουσα	φωνή	που	καταλαμβάνει	το	σώμα	του.	Η	
ενσυναισθητική	 της	 διείσδυση	στον	Εαυτό	 	 του	προσφέρει	 την	ανάπλαση	αρχέγονων	διεγέρσεων,	
μιας		πρώτης	στιγμής	των	εν	τω	γεννάσθαι	αισθητηριακών	οργάνων,	της	απαρχής	ή	του	αφανισμού	
του	έξω	κόσμου.	(Είναι	η	κοχουτιανή	άποψη	για	την	αναπόδραστη	αέναη	νοσταλγία	που	αφορά	την	
επιστροφή	του	Εγώ	σε	μια	περίοδο	του		σχηματιζόμενου	περιγράμματος	του	–	όταν	η	συνύπαρξη	με	
τη	 μητέρα	 ανέχεται	 μόλις	 τη	 θωπεία	 του	 τραγουδιού	 της	 που	 η	 ίδια	 συνθέτει	 ανιχνεύοντας	
ανεπαίσθητα	τις	ναρκισσιστικές	ανάγκες	του	άλλου.)	Αυτή	η	υπόσχεση	των	Σειρήνων	της	υπέρτατης	
θανατηφόρας	 ηδονής	 συνυφαίνεται	 με	 μουσικές	 στιγμές	 ωσάν	 εκείνες	 που	 διαπερνούν	 το	 όνειρο	
όταν	 το	 άτομο	 θα	 αναζητήσει	 την	 προσωρινή	 επούλωση	 του	 τραύματος	 μέσω	 της	 ασυνείδητης	
επαναφοράς	παλαιών	ασχημάτιστων	ηχητικών	βιωμάτων	τραγουδιού.	
Όμως	 ο	 Οδυσσέας	 είναι	 κάποιος	 που	 χαίρεται	 και	 επαίρεται	 για	 τις	 κατακτήσεις	 του	 Εγώ	 του	 το	
οποίο	 έχει	 επενδύσει	 γιατί	 του	 εξασφαλίζει	 από	 παιδί	 την	 Ηδονή	 της	 μάθησης.	 Στη	 γλώσσα	 του	
Φρόυντ	 τη	 Wißbegierde,	 την	 ηδυπαθή	 ενασχόληση	 με	 τις	 εγκόσμιες	 πλευρές	 του	 Είναι	 που	 του	
υπαγορεύει	 η	 ενόρμηση	 της	 γνώσης,	 η	 περιέργεια	 που	 κατακλύζει	 τον	 πολύτροπο,	 πολυμήχανο	
ψυχισμό	του	από	τον	οποίο	δεν	πρόκειται	ποτέ	του	να	παραιτηθεί.	Γι’	αυτό	το	λόγο	είναι	σε	θέση	να	
συνομιλεί	 με	 φίλους,	 συνοδοιπόρους	 και	 ερωμένες,	 όπως	 με	 την	 Κίρκη,	 για	 να	 εξασφαλίζει	 την	
αποποίηση	 της	 καταστροφικής	 οριστικής	 παλινδρόμησης	 που	 θα	 τον	 απομάκρυνε	 από	 πράγματα	
και	 ανθρώπους	 που	 ορέγεται	 και	 ψηλαφεί.	 Οι	 Σειρήνες	 γνωρίζουν	 ως	 σκεπτόμενα	 δαιμονικά	 την	
αδιάσειστη	επιθυμία	του	Οδυσσέα	να	επιστρέψει	στον	νόστο	παρά	την	απορροφητική	δύναμη	της	
ερευνητικότητας	και	του	υπόσχονται	μετά	τον	ηδονικό	εκτροχιασμό	την	απελευθερωτική	πρόσθετη	
διεύρυνση	της	γνώσης	του.	Ο	θαλασσοπόρος	δεν	θέλει	να	παραιτηθεί	ωστόσο	από	την	πρωτάκουστη	
(«τον	ανάκουστο	κελαηδισμό	και	λιγοθυμισμένο»	για	να	θυμηθούμε	τον	στίχο	του	μέγιστου	ποιητή	
μας	 που	 ίσως	 και	 μόνον	 κατά	 προσέγγιση	 μπορεί	 σ’	 αυτό	 το	 σημείο	 να	 εξυπηρετήσει	 την	
φαντασιωσική	προσέγγιση	 της	 εδώ	οπισθοδρομικής	 εμπειρίας	 )	 την	ανήκουστη	μουσική	δίνη	που	
επαγγέλλεται	την	έσχατη	μαζοχιστική	αποδέσμευση	από	ανούσιες	αντικειμενότροπες	σχέσεις.	
					Στηριζόμενος	 στην	 προβλεπτικότητα	 του	 Εγώ	 του	 που	 δεν	 αγνοεί	 τα	 όρια	 της	 αντοχής	 	 θα	
αποδεχθεί	 την	 αρωγή	 της	 Κίρκης	 με	 την	 οποία	 εκπονεί	 τη	 στρατηγική	 υπέρ	 του	 κορεσμού	 της	
περιέργειας	του	και	της	επιβίωσης	του.	Θα	παραμείνει	δεμένος	στο	κατάρτι	του	πλοίου	του	όσο	είναι	
εκτεθειμένος	 στο	 μαγικό	 θέλγητρο	 του	 τραγουδιού	 με	 το	 οποίο	 παραλύει	 η	 αντίσταση	 κατά	 της	
ενόρμησης	του	θανάτου.	Με	μια	γνώση	τελέσφορη,	οριακή	για	έναν	βροτό	άνδρα	που	τη	διεκδίκησε	
ακουμπώντας	στις	εκμεταλλεύσιμες	ψυχαναγκαστικές	πλευρές	του	Εαυτού	του	υπερβαίνει	εν	τέλει	
την	 αμφιθυμία	 των	 αντιθετικών	 ροπών	 που	 διαπερνούν	 τη	 μοίρα	 του.	 Στο	 ίδιο	 περιπετειώδες	
πλαίσιο	 με	 την	 προνοητικότητά	 του,	 τη	 συστηματικότητά	 του	 που	 η	 ψυχοσεξουαλική	 του	
ιδιοσυγκρασία-εξέλιξη	 έχει	 προσθέσει	 στην	 ευφυΐα	 του,	 διασώζει	 τους	 συντρόφους	 του	 με	 τους	
οποίους	 συνεργάζεται	 αποτελεσματικά.	 Το	 Υπέρ-Εγώ	 του	 τούς	 εκχωρεί	 τη	 δικαιοδοσία	 αυστηρής	
εποπτείας	 της	 συμπεριφοράς	 του	 οπότε	 του	 ανταποδίδουν,	 κωφοί	 στο	 γήτεμα	 των	 Σειρήνων,	 τη	
σωτηρία	τους.	Η	δράση	και	η	στάση	του	Ήρωα	αποδεικνύεται	υπερκαθορισμένη:	Διερευνά	μία	ξένη	
οντότητα,	 τις	 Σειρήνες-Μούσες	 με	 τις	 οποίες	 τον	 συνδέουν	 τόσο	 οι	 σεξουαλικές	 –	 ερωτικές	 του	
αναπόδραστες	τάσεις,	όσο	και	η	δυσφορία	απέναντι	στο	ίδιο	ερωτικό	αντικείμενο	που	αποτελεί	ένα	
μέρος	της	μετουσίωσης*	επιδεικνύει	την	ανάγκη	επικράτησης	του	Ορθού	Λόγου	απέναντι	στη	τάση	
κατίσχυσης	 του	 αβυσσαλέου	 ασυνειδήτου	 την	 οποία	 μπορεί	 να	 εκτιμήσει	 και	 να	 αποδεχθεί	 την	
απειλή	 της.	 Η	 σοφία	 του	 έγκειται	 στην	 απόκρουση	 της	 αφελούς	 άποψης	 ότι	 την	 ελέγχει	
αμετάκλητα.*	 Παράλληλα	 γίνεται	 στον	 ίδιο	 και	 τους	 αναγνώστες	 της	 Οδύσσειας	 αντιληπτό	 πόσες	
εσωτερικές	 συγκρούσεις	 οφείλει	 να	 αποφύγει	 ο	 επιθυμητός	 νόστος	 για	 να	 διατηρήσει	 την	
αμφιρρεπή	πορεία	του.	Οι	Σειρήνες	συμβολίζουν	με	την	απομόνωσή	τους	σ’	ένα	απόμερο,	απρόσιτο	
νησί	 –	 το	 οποίο	 εντούτοις	 δεν	 αποφεύγουν	 οι	 ζηλωτές	 ενός	 μαγικού	 φίλτρου	 που	 υπόσχεται	 τη	
θανατερή	 ειρήνευση	 –	 έναν	 ανίερο,	 αλλά	 υπαρκτό	 συμβολισμό	 ενός	 τραγικού	 συγκερασμού	 της	
άπληστης,	εξαρχής	ανικανοποίητης	στοματικής	κοιλότητας	με	τη	Μουσική.	Όποιος	εμφανίζεται	στη	
θάλασσα	που	περιβρέχει	 το	νησί	τους	τις	μετατρέπει	σ’	αυτό	που	υποκρύπτουν	τα	τραγούδια	της	
λήθης:	στη	ζωώδη	φύση	τους.	Ένας	μοναδικός	πιθανόν	συμβολισμός	της	αρχαϊκότερης	καταβολής	
της	 ψυχοσεξουαλικής	 εξέλιξης	 του	 ανθρώπου,	 όταν	 αυτές	 οι	 δύο	 πλευρές	 της	 σωματικής	 του	
ύπαρξης	συνεργούν,	συμπράττουν	αυτονόητα	εναλλασσόμενες.	



17 
 

 

17 

					Ας	 μου	 επιτρέψετε	 εντούτοις	 σ’	 αυτό	 το	 σημείο	 προς	 στιγμήν	 να	 επανέλθω	 στη	 σύγκριση	 των	
ανθρωπόμορφων	πουλιών,	των	Σειρήνων	με	τη	Σφίγγα,	σύγκριση	που	υπαινίχτηκα	πριν	από	λίγο.	Η	
εμφάνισή	 της	 στην	 Τραγωδία	 σχετίζεται	 ως	 παγκοίνως	 γνωστό	 με	 τον	 Οιδίποδα	 ο	 οποίος	
υποχρεώθηκε	 αποδεχόμενος	 το	 χρησμό	 της	 Πυθίας	 να	 εγκαταλείψει	 την	 Κόρινθο.	 Η	 φυγή	 του	
υπαγορευόταν	από	την	πεποίθηση	που	επέβαλε	η	προφητεία	πως	θα	δολοφονούσε	τον	αγαπημένο	
του	 πατέρα.	 Καθ’	 όδόν	 προς	 τη	 Θήβα	 σκοτώνει	 τον	 φυσικό	 του	 πατέρα,	 έναν	 ξένο	 μαζί	 με	 τους	
φρουρούς	 του.	 Η	 φρικτή	 πράξη	 τον	 απαλλάσσει	 από	 την	 ενορμητική	 επιθετική	 ένταση	 που	
συναποκομίζει	μετά	τον	ξεριζωμό	του	από	την	πατρίδα	του	ενώ	ταυτόχρονα	του	παρέχει	το	άλλοθι	
της	 παράκαμψης	 του	 αιμομικτικού	 εγκλήματος.	 Εφησυχασμένος	 συνεχίζει	 την	 πορεία	 του	 για	 να	
συναντήσει	λίγο	μετά	τη	Σφίγγα	της	οποίας	τη	φρικαλέα	φήμη	δεν	μπορεί	να	αγνοεί.	Προέρχεται	από	
την	 Ασία	 και	 εγκαθίσταται	 στη	 Βοιωτία,	 στην	 ελληνική	 περιοχή	 που	 δείχνει	 τη	 μεγαλύτερη	
δεκτικότητα	 για	 θρησκευτικά	 και	 μυθολογικά	 αποσπάσματα	 από	 μη	 ελληνικές	 παραδόσεις	 που	
προκαλούν	 την	 ελληνική	 πολιτισμική	 εξέλιξη.	 Αυτό	 το	 δαιμονιακό	 τέρας	 βρίσκεται	 εκτός	 των	
πόλεων,	 εκτός	 της	 Θήβας	 προς	 την	 οποία	 κατευθύνεται	 το	 πριγκιπόπουλο	 που	 ανήκει	 σε	 δύο	
βασιλικούς	οίκους.	Η	 ιδιομορφία	 της	Σφίγγας	φέρει	 τα	 χαρακτηριστικά	 των	δίφυλλων	όντων	που	
αποτελούν	συχνά	δημιουργήματα	της	ελληνικής	μυθολογικής	φαντασίας	προδίδοντας	συχνά	πέραν	
της	 ομοιότητας	 των	 κοινές	 προγονικές	 αφετηρίες.	 Έτσι	 και	 η	 Σφίγγα	 με	 το	 κάτω	 ήμισυ	 με	
λιονταρίσιο	σώμα	που	επίσης	είναι	σημαδεμένο	από	πόδια	με	αρπαχτικά	νύχια	και	το	επάνω	με	το	
φτερωτό	κορμί	γυναίκας	θυμίζει	 τη	συγγένεια	της	με	τις	Σειρήνες.	Αυτή	η	 ξενόφερτη	αποτρόπαιη,	
ανθελληνική	 εκ	 πρώτης	 όψεως	 παρουσία	 διαθέτει	 την	 ικανότητα	 να	 ομιλεί	 και	 να	 τραγουδάει	
αγκαλιάζοντας	 με	 τη	φωνή	 της	 τα	 τείχη	 της	 Θήβας.	 Ο	 Σοφοκλής	 την	 αποκαλεί	ως	 γνωστό	 ‘αοιδό	
κόρη’.	Και	έτσι	επιτυγχάνει	να	ελκύει	τους	νέους	άντρες	στους	οποίους	υπόσχεται	τον	ανυπέρβλητο	
ερεθισμό	ενός	πολύμορφου-διαστροφικού	εναγκαλισμού	με	την	καταστροφική	του	συγχώνευση.	Και	
εδώ	 προσκρούομε	 στις	 φαντασιώσεις	 των	 ανυπεράσπιστων	 νέων	 θυμάτων	 να	 παραδοθούν	 στη	
διεισδυτική	παντοδυναμία	της	Σφίγγας	που	ισοδυναμεί	με	την	εθελημένη	ολοσχερή	παραίτηση	από	
τον	κόσμο	της	ναρκισσιστικής	απογοήτευσης	και	υπέρ	της	επικράτησης	της	μαζοχιστικής,	ολέθριας	
υποταγής	σε	μία	τελευταία	σύντηξη	με	το	εγκαταλελειμμένο	σε	αρχαϊκούς	χρόνους	μητρικό	κορμί.	
					Αυτή	 είναι	 μία	 από	 τις	 δυνατές	 ερμηνείες	 αυτού	 του	 μυθικού	 προπλάσματος	 που	 αφορούν	 το	
φτερωτό	λιοντάρι	με	το	πρόσωπο	ενός	κοριτσιού.	Όμως	αυτό	το	τάχατες	μόνο	ξένο,	απροσδιόριστο	
ον,	 του	 οποίου	 η	 όψη,	 το	 παρουσιαστικό	 σαρκάζει	 τα	 κοινά	 ελληνικά	 αισθητικά	 κριτήρια,	
χρησιμοποιεί	εντούτοις	τη	γλώσσα	της	χώρας	που	το	φιλοξενεί.	Η	Σφίγγα	δεν	χειρίζεται	μόνον	την	
Ελληνική,	αλλά	διαθέτει	παράλληλα	τη	στοχαστική	οξύνοια	του	Ορθού	Λόγου	την	οποία	μάλιστα	θα	
θελήσει	να	εκμεταλλευτεί	ο	Οιδίπους.	Αυτό	το	τραυματισμένο	στους	αστραγάλους	βασιλόπουλο,	που	
εγκαταλείφτηκε	γυμνό	νεογνό	στην	αγριότητα	της	φύσης	και	στιγματίστηκε	από	τις	ναρκισσιστικές	
ανασφάλειες	 των	 μητέρων	 του,	 θα	 αναζητήσει	 τον	 διάλογο	 με	 την	 εκφραστική	 ετοιμότητα	 της	
Σφίγγας	 αφού	 η	 εκτόνωση	 της	 λιμνάζουσας	 επιθετικότητας	 θα	 τον	 οδηγήσει	 στην	 ηρεμία	 για	 να	
μπορεί	να	σκέπτεται	ελεύθερα	αποδεχόμενος	την	ερμηνευτική	της	ασιατικής	κόρης.	(Οι	πολλαπλές		
απεικονίσεις	αυτής	της	συνάντησης	με	τη	Σφίγγα	που	έχουν	εμπνεύσει	όλες	τις	Τέχνες	πείθουν	για	
τον	υπερκαθορισμό	της.	Δεν	είναι	άλλωστε	τυχαία	η	επιλογή	μιας	αναπαράστασής	της	που	κοσμεί	το	
πρόγραμμα	 του	 Συνεδρίου.)	 Δεν	 πρόκειται	 για	 μια	 βαθιά	 διένεξη,	 αλλά	 για	 μια	 από	 κοινού	
προσπάθεια	 να	 απαντηθούν	 ερωτήσεις	 που	 απασχολούν	 τους	 δύο.	 Μία	 αποσεξουαλικοποιημένη	
συνεργασία	πρωτογενούς	ομοφυλοφιλίας.		
Μια	 μεταβολή	 στην	 πολλές	 φορές	 παρερμηνευμένη	 σχέση	 τους	 που	 αμφισβητεί	 την	 πόλωση	
ανάμεσα	 στα	 γνωρίσματα,	 τα	 ατομικά	 και	 πολιτισμικά	 πως	 δήθεν	 δεν	 είναι	 διαμεσολαβήσιμα	 και	
υποθάλπουν	 τη	 δυσπιστία,	 το	 φόβο	 και	 την	 εκατέρωθεν	 άρνηση.	 Το	 συγκεκριμένο	 μυθολογικό	
δάνειο	 της	 Αιγύπτου	 εξυπηρετεί	 προφανώς	 την	 ανάδειξη	 της	 νοσταλγίας	 για	 εκείνες	 τις	
εγκαταλελειμμένες	πλευρές	του	ψυχισμού	που	ο	αναδεικνυόμενος	ελληνικός	ορθολογισμός	θέλει	να	
αγνοήσει	 τη	 σημασία	 τους	 αμυνόμενος	 κατά	 μιας	 μοιραίας	 οπισθοδρόμησης.	 Είναι	 ενδεικτική	 μία	
παρατήρηση	 του	 Νίτσε	 για	 τον	 κίνδυνο	 μιας	 υποτροπής,	 μιας	 ολίσθησης	 του	 Ελληνισμού	 στην	
ασιατική	πραγματικότητα	που	πάντα	τον	αφορούσε	«έτσι	ώστε	καταποντιζόταν	πότε-πότε	σ’	 ένα	
σκοτεινό	 ρεύμα	 μυστικιστικών	 προθέσεων,	 στοιχειώδους	 αγριότητας	 και	 ζοφερότητας.»	
(«Ανθρώπινο,	υπερβολικά	ανθρώπινο»,	Δεύτερος	Τόμος,	Nizza	1886,	σελ.	820	της	Γερμανικής	Έκδοσης	
Karl	Schlechta	1954)	
	



18 
 

 

18 

																																																																																																																																																				Νίκος	Τζαβάρας		
			Ομιλία	στο	Συνέδριο	της	Ελληνικής	Ψυχαναλυτικής	Εταιρείας	για	τον	«Ξένο»,	Δελφοί,	2022			
	
																																																																																																																																																													

῞Ερημη	Χώρα	
									T.	S.	Elliot	
(απόσπασμα)	

	
         Ε ΄. ΤΙ  ΕΙΠΕ Ο ΚΕΡΑΥΝΟΣ 
 
										῞Υστερα	ἀπό	τό	φῶς	τοῦ	πυρσοῦ	κόκκινο	σέ	ἱδρω-	
																μένα	πρόσωπα	
											῞Υστερα	ἀπό	τήν	παγερή	σιωπή	μέσα	στούς	κήπους	
											῞Υστερα	ἀπό	την	ἀγωνία	σέ	τόπους	πετρωτούς	
325						Τίς	κραυγές	καί	τούς	ἀλαλαγμούς	
												Τή	φυλακή	τό	παλάτι	και	τ᾽ἀντιφέγγισμα	
												Τοῦ	ἀνοιξιάτικου	κεραυνοῦ	πάνω	ἀπό	μακρινά	
																					βουνά	
											᾽Εκεῖνος	πού	ἦταν	ζωντανός	εἶναι	τώρα	πεθα-	
																									μένος	
											᾽Εμεῖς	πού	ζούσαμε	τώρα	πεθαίνουμε	
330						Μέ	λίγη	ὑπομονή	
	
																				Δέν	ἔχει	έδῶ	νερό	παρά	μονάχα	βράχια	
														Βράχια	χωρίς	νερό	κι	ὁ	ἄμμος	τοῦ	δρόμου	
														Τοῦ	δρόμου	πού	ξετυλίγεται	στά	βουνά	
														Πού	εἶναι	βραχόβουνα	χωρίς	νερό	
335							῎Αν	εἶχε	νερό	ἐδῶ-πέρα	θά	στεκόμασταν	νά	πιοῦμε	
														Μέσα	στα	βράχια	πῶς	νά	σταθοῦμε	πῶς	νά	
																											στοχαστοῦμε	
														Ξερός	ὁ	ἱδρώς	και	τά	πόδια	μές	στόν	ἄμμο	
													῎Αν	εἶχε	τουλάχιστο	νερό	στο	βράχο	
														Στόμα	νεκρό	τοῦ	βουνοῦ	μέ	σάπια	δόντια	πού	
																										δέν	μπορεῖ	νά	φτύσει	
													Έδῶ	κανείς	δεν	μπορεῖ	νά	σταθεῖ	οὔτε	νά	πλαγιά-	
340																						σει	οὔτε	νά	καθίσει	
														Δέν	ἔχει	μηδέ	σιωπή	μέσα	στά	βουνά	
														Μόνο	ὁ	ξερός	κεραυνός	στεῖρος	χωρίς	βροχή	
														Δέν	ἔχει	μηδέ	μοναξιά	μέσα	στά	βουνά	
														Μόνο	κόκκινα	πρόσωπα	βλοσυρά	σαρκάζουν	και	
																														γρυλίζουν	
															Μέσα	ἀπ᾽	τίς	πόρτες	ξεροσκασμένων	λασποκα-	
																														λυβιῶν	
345																													῎Αν			εἶχε			νερό	
																				Χωρίς	τά	βράχια	
																			῎Αν	ἦταν	τά	βράχια	
																				Μαζί	μέ	τό	νερό	
																				Καί	νερό	
350														Μιά	πηγή	
																				Μιά	γούρνα	μές	στά	βράχια	
																			῎Αν		ἦταν	ἧχος	μοναχά	νεροῦ	
																								῎Οχι	ὁ	τζίτζικας	



19 
 

 

19 

																									Καί	τό	ξερό	χορτάρι	τραγουδώντας	
355																			Μά	ἧχος	νεροῦ	πάνω	ἀπό	βράχο	
																								᾽Εκεῖ	πού	ἡ	τσίχλα	κελαηδεῖ	μέσα	στά	πεῦκα	
																										Βρίξ	βρόξ	βρίξ	βρόξ	βρόξ	βρόξ	βρόξ	
																									᾽Αλλά	δέν	ἔχει	νερό	
	
																										Ποιός	εἶναι	ὁ	τρίτος	πού	περπατεῖ	πάντα	
																																	στο	πλάι	σου;	
360										῞Οταν	μετρῶ,	εἶμαι	μονάχα	ἐγώ	και	σύ	μαζί	μου	
																	Μά	ὅταν	κοιτάζω	ἐμπρός	τόν	ἄσπρο	δρόμο	
																῾Υπάρχει	πάντα	κάποιος	πού	περπατεῖ	στό	πλάι	
																																σου	
																	Γλιστρώντας	τυλιγμένος	σέ	καστανό	μανδύα,	
																																	κουκουλωμένος	
																῎Αν	εἶναι	ἄντρας	ἄν	εἶναι	γυναίκα	δεν	το	ξέρω	
365													-			Μ’	αὐτός	ἐκεῖ	ποιός	εἶναι	ἀπ᾽τ᾽ἄλλο	πλάι	σου;	
	
																								Ποιός	εἶναι	αὐτός	ὁ	ἧχος	ψηλά	στόν	ἀέρα	
																		Μουρμούρισμα	μητρικοῦ	ὀλολυγμοῦ	
																		Ποιές	εἶναι	αὐτές	οἱ	κουκουλωμένες	ὀρδές	πού	
																															μερμηγκιάζουν	
																		Πάνω	σ᾽	ἀτέλειωτους	κάμπους,	σκοντάφτοντας	
																																	στή	σκασμένη	γῆς	
370												Ζωσμένες	ἀπό	τὀν	ὁρίζοντα	τό	χαμηλό	μονάχα	
																		Ποιά	εἶναι	ἡ	πολιτεία	πέρα	ἀπ᾽	τά	βουνά	
																			Σκάζει,	ξαναγεννιέται,	θρουβαλιάζεται	μές	στό	
																																				μενεξεδένιο	ἀέρα	
																			Πύργοι	πέφτουν	
																		῾Ιερουσαλήμ			᾽Αθήνα		᾽Αλεξάντρεια	
	375												Βιέννη				Λόντρα	
																		᾽Ανύπαρχτες		
	
			
	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

	
																																			

	
	
																																														



20 
 

 

20 

	

	

																																									Εκπαίδευση	στην	Ομαδική	Ανάλυση					

	
Το	 Ινστιτούτο	 Ομαδικής	 Ανάλυσης	 S.H.	 Foulkes	 (IOAΦ)	 διαθέτει	 ολοκληρωμένη	 εκπαίδευση	 μεταπτυχιακού	
επιπέδου	 στην	 Ομαδική	 Αναλυτική	 Ψυχοθεραπεία.	 Το	 πρόγραμμα	 απευθύνεται	 σε	 επαγγελματίες	 ψυχικής	
υγείας,	ψυχιάτρους,	ψυχολόγους	και	κοινωνικούς	λειτουργούς,	κατά	προτίμηση	με	κλινική	εμπειρία	και	είναι	
διάρκειας	 τουλάχιστον	 πέντε	 ακαδημαϊκών	 ετών,	 εκ	 των	 οποίων	 το	 πρώτο	 είναι	 η	 παρακολούθηση	 του	
Εισαγωγικού	Σεμιναρίου.		

Το	 πρόγραμμα	 περιλαμβάνει	 θεωρητικά	 σεμινάρια,	 ομαδική	 και	 ατομική	 εποπτεία,	 συγγραφή	 ετήσιων	
εργασιών,	 τελικής	 διπλωματικής	 διατριβής	 και	 προσωπική	 ομαδική-αναλυτική	 ψυχοθεραπεία,	 δις	
εβδομαδιαίως	 -	 τουλάχιστον	 μέχρι	 το	 πέρας	 της	 εκπαίδευσης	 και	 την	 συγγραφή	 της	 τελικής,	 πτυχιακής	
εργασίας		-		σε	αναλυτική	ομάδα	με	τακτικό	μέλος	του	ΙΟΑΦ.	

Στόχος	του	ΙΟΑΦ	είναι	οι	εκπαιδευόμενοι/ες	να	ε�χουν	η� δη	ξεκινη� σει	πριν	την	αποφοι�τηση� 	τους	την	δικη� 	τους	
Αναλυτικη� 	Ομα� δα	και	να	ε�χουν	αποκτη� σει	την	ανα� λογη	κλινικη� 	εμπειρι�α	ω� στε	να	συνεχι�σουν	αυτονο� μως	την	
λειτουργι�α	 της	 στο	 ιδιωτικο� 	 γραφει�ο	 τους	 η� 	 στον	 εκα� στοτε	 χω� ρο	 εργασι�ας	 τους.	 Ως	 εκ	 του� του	 η	 τελικη� 	
εργασι�α	της	αποφοι�τησης	αφορα� 	την	παρουσι�αση	της	Αναλυτικη� ς	Ομα� δας,	που	ο/η	εκπαιδευο� μενος/η	πρε�πει	
η� δη	να	συντονι�ζει	για	δυ� ο	χρο� νια	κατ’	ελάχιστον.		

Το	 ΙΟΑΦ	 διευκολυ� νει	 τους/τις	 εκπαιδευο� μενους/ες	 στην	 δημιουργι�α	 της	 αναλυτικη� ς	 τους	 ομα� δας	 με�σω	
παραπομπών		Χαμηλου� 	Κο� στους	για	ομαδικη� 	αναλυτική	ψυχοθεραπεία.	

Κατα� 	την	δια� ρκεια	της	εκπαι�δευση� ς	τους,	οι	εκπαιδευόμενοι/ες	μπορου� ν	εα� ν	το	επιθυμου� ν,	κατο�πιν	συ� στασης	
του	επο�πτη	τους,	να	εγγραφου� ν	ως	student	members	στο	GASI	και	να	γι�νουν	συνδρομητε�ς	του	Group	Analysis.	
Και	με	την	ολοκλη� ρωση	της	εκπαι�δευσης	τους	έχουν	την	δυνατο� τητα	ως	νέοι	ομαδικοί	αναλυτές	να	εγγραφούν	
ως	προ�σεδρα	με�λη	στο	ΙΟΑΦ	και	ως	πλη� ρη	με�λη	στο	GASI.	

Η	Ομαδική	Αναλυτική	Ψυχοθεραπεία	είναι	μια	ψυχοθεραπευτική	μέθοδος,	η	οποία	χρησιμοποιεί	ως	πλαίσιο	τις	
συνειδητές	 και	 ασυνείδητες	 διαπροσωπικές	 αλληλεπιδράσεις	 που	 αναπτύσσονται	 ανάμεσα	 στα	 μέλη	 της	
ομάδας	μέσα	στο	πολυπρόσωπο	δίκτυο	επικοινωνιών	της,	το	οποίο	ο	S.H.	Foulkes	ονόμασε	matrix.	Κατανοεί	το	
ενδοψυχικό,	 το	διϋποκειμενικό	και	 το	ομαδικό	ως	αλληλένδετες	όψεις	 ενός	 ενιαίου	ψυχικού	και	 κοινωνικού	
πεδίου	 που	 μας	 περιβάλλει	 και	 μας	 συγκροτεί.	 Αντιλαμβάνεται	 τον	 ανθρώπινο	ψυχισμό	ως	 διαμορφούμενο	
από	πλήθος	συνειδητών	και	ασυνείδητων,	προσωπικών	και	συλλογικών	συνιστωσών,	θεωρώντας	αδιανόητο	
τον	διαχωρισμό	του	ατομικού	από	το	κοινωνικό.	

Προϋποθέσεις	για	την	Ένταξη	στην	Εκπαίδευση 	 	
1. Ολοκλήρωση	του	Εισαγωγικού	Σεμιναρίου		
2. Έναρξη	προσωπικής	ομαδικής-αναλυτικής	ψυχοθεραπείας,	σε	μικτή	αναλυτική	ομάδα,	δις	
εβδομαδιαίως,	με	τακτικό	μέλος	του	ΙΟΑΦ,	η	οποία	θα	συνεχιστεί	τουλάχιστον	μέχρι	το	πέρας	
της	εκπαίδευσης	και	την	συγγραφή	της	τελικής,	πτυχιακής	εργασίας.	
3. Κλινική	Εμπειρία	:	Οι	εκπαιδευόμενοι/ες	αναμένεται	να	έχουν	στην	αρχική	φάση	της	
εκπαίδευσης	κλινική	εμπειρία.	Το	Ινστιτούτο	διατίθεται	να	διευκολύνει	προς	αυτήν	την	
κατεύθυνση.	
4. Καλή	γνώση	της	Αγγλικής	γλώσσας.	

Η	γραμματεία	του	ΙΟΑΦ	δέχεται	αιτήσεις	για	την	εκπαίδευση	κάθε	χρόνο	από	τον	Οκτώβριο	έως	το	τέλος	του	
Φεβρουαρίου.	Ακολουθούν	δύο	αξιολογητικές	συνεντεύξεις,	οι	οποίες	χρεώνονται,	μία	ατομική,	με	μέλος	της	
εκπαιδευτικής	επιτροπής	και	μία	ομαδική	με	το	σύνολο	της	εκπαιδευτικής	επιτροπής.		



21 
 

 

21 

https://ioaf.eu	
https://ioaf.eu/ekpaideusi/	

											Εισαγωγικό	Σεμινάριο	στην	Ομαδική	Ανάλυση	2025-2026	
	

	
Το	 Εισαγωγικό	 Σεμινάριο	 στην	 Ομαδική	 Ανάλυση	 2025-2026	 έχει	 ξεκινήσει	 την	 δέκατη	 χρονιά	 διεξαγωγής	 του,	
προσφέροντας:	Πλούσια	εμπειρία	στα		μέλη	του,	μέσω	της	συμμετοχής	τους	σε	μικρές	ομάδες	εμπειρίας	και	σε	μεσαία	
ομάδα.	 Και	 ευρύ	θεωρητικό	υλικό,	 μέσω	θεωρητικών	παρουσιάσεων	 με	 εκτενή	 επιπλέον	συζήτηση	γύρω	από	αυτό,	
στην	ομάδα	συζήτησης.		
	
Στις	 θεωρητικές	 παρουσιάσεις	 προσκαλώνται	 διακεκριμένοι	 εξωτερικοί	 ομιλητές.	 Στο	 φετινό	 Εισαγωγικό,	 στις	
17/1/2026	η	Elizabeth	Rohr,	Ομαδική	Αναλύτρια,	Επόπτρια,	Σύμβουλος	και	Εκπαιδεύτρια	σε	διεθνείς	οργανισμούς,	με	
θέμα	ομιλίας	«Θεραπευτικοί	παράγοντες	στην	ομαδική	ανάλυση».	Και	στις	14/2/2026	η	Αναστασία	Τσαμπαρλή,	
Καθηγήτρια	 Κλινικής	 Ψυχολογίας	 στο	 Πανεπιστήμιο	 Αιγαίου,	 Θεραπεύτρια	 Οικογένειας	 και	 ζεύγους,	 με	 θέμα	 ομιλίας	
«Ψυχαναλυτική	Ψυχοθεραπεία	και	επιθετικότητα	στο	ζεύγος:	Μία	κλινική	περίπτωση». 
	
Το	Εισαγωγικό	Σεμινάριο	στην	Ομαδική	Ανάλυση	διεξάγεται	κάθε	δεύτερο	Σαββατοκύριακο	κάθε	μήνα	από	τον	Οκτώβριο	
μέχρι	 και	 τον	Μάιο.	 Το	 Σάββατο	από	 τις	 9.30	 έως	 τις	 16.30	 και	 την	Κυριακή	από	 τις	 9.30	 έως	 τις	 16.15	 με	 ενδιάμεσα	
διαλείμματα.		
Ημερομηνίες	Διεξαγωγής:	

11-12/10/2025,	 	 15-16/11/2025,	 	 13-14/12/2025,	 	 17-18/01/2026,	 	 14-15/02/2026,	 	 14-15/03/2026,	 25-26/04/2026,																											
16-17/05/2026	

Πρόγραμμα	Εισαγωγικού	Σεμιναρίου	

Σάββατο:	

09:30	–	11:00	και	11:15	–	12:45:	Μικρή	ομάδα	

13:30	–	14:45:	Θεωρητική	Εισήγηση	

15:00	–	16:30:	Μεσαία	Ομάδα	

Κυριακή:	

09:30	–	11:00	και	11:15	–	12:45:	Μικρή	ομάδα	

13:30	–	14:30:	Ομάδα	Συζήτησης	

14:45	–	16:15:	Μεσαία	Ομάδα	

https://ioaf.eu/ekpaideusi/


22 
 

 

22 

																																																																																																																			Κώστας	Κωνσταντόπουλος	
	
																																								

        Ημερίδες	-	Συνέδρια	–		Συμπόσια	-	Ομάδες	Εργασίας		
																																																						2025-2026	
	
                GASi	49th	Winter	Workshop	

Nationality,	Identity,	Culture:	Group-Analysis	to	Build	Foundation	Myths.	

																																														Dates:	16-18	January	2026	

																																							Location:	Pescara,	Italy	(in-person	Event)	
																																							

                                         

Description:	A	 founding	myth	 is	 a	 shared	 narrative,	 often	 symbolic,	 that	 serves	 to	 create,	 strengthen	 and	
perpetuate	 the	 identity	 of	 a	 group,	 community	 or	 nation.	 These	 myths	 represent	 the	 origins,	 values	 and	
historical	roots	that	are	important	for	social	cohesion,	offering	a	sense	of	belonging	and	stability.	

The	 aim	of	 the	workshop	 is	 to	 analyse	 how	group	 analysis	 can	 contribute	 to	 the	 construction	 of	 founding	
myths,	 revealing	 the	 collective	 processes	 that	 shape	 the	 sense	 of	 belonging	 and	 identity.	 A	 journey	 of	
reflection	on	how	shared	narratives	can	strengthen	or	challenge	our	symbolic	and	cultural	worlds.	

Members	will	explore	the	topic	through	group	experiences	and	dialogues.	

Speakers:	

Prof.	Raffaele	Menarini	–	Neoteny	and	Personality	

Monica	Martelli,	PhD	–	Self-awareness	(is)	awareness	of	others.	Individual	time	and	historical	time:	
Inferences	and	conditioning	

Gerhard	Wilke	–	The	Social	Matrix	is	teh	Matrix	of	the	Group	



23 
 

 

23 

	
	
	

                                              ΙΟΑΦ 
                                      Ανοικτή Διάλεξη 
                                            28/2/2026	

																							 	
	
	
	
	
	



24 
 

 

24 

	
	
	
	
	

																		EGATIN	Study	Days	&	AGM	2026																																																																																																																																																																																																																														
U																											TUZLA,	BOSNIA	AND	HERZEGOVINA	24/04/2026	–	26/04/2026	
	
																													'How	the	post	truth	discourse	in	society	may	be	reflected	in	our	groups		
																																																																						and	group	analytic	training'	

 

																																																																																							Introduction	

We	 live	 in	 challenging	 times,	 times	 of	 proliferation	 of	 fake	 news,	 alternative	 facts,	 conspiracy	 theories,	
alternative	realities	and	other	narratives	that	blur	the	line	between	truth	and	falsehood,	truth	and	lies,	change	
certain	established	forms	of	cognition	or,	in	a	word,	in	a	time	described	by	the	quite	popular	term	post-truth.	
The	 rise	 of	 post-truth	discourse	 coincides	with	 the	 growth	of	 general	 dissatisfaction	 and	 fear	 triggered	by	
various	 and	 rapid	 natural	 and	 social	 changes,	 shaken	 security	 and	 broken	 trust.	 It	 seems	 as	 if	 facts	 have	
ceased	to	be	important	and	that	truth	is	no	longer	a	reason	for	believing	or	disbelieving	in	something.	

Truth	and	 falsehood,	 facts	 and	 fantasies,	narratives	and	 reality,	meanings	and	explanations,	 individual	 and	
social,	 subjective	 and	 intersubjective,	 inner	 and	 outer	 world,	 individual	 unconscious,	 social	 and	 collective	
unconscious	 are	 at	 the	 basis	 of	 group-analytic	 events	 from	 encounter	 to	 encounter.	 Our	 groups,	 group-
analytic	setting,	that	microcosm	immersed	in	social	context	creates	a	climate	for	questioning	both	our	inner	
and	 outer	 world	 and	 searching	 for	 truths	 and	 answers	 in	 building	 or	 rebuilding	 trust	 and	 security	 in	
ourselves	and	the	world	around	us.	

Precisely,	 at	 the	 EGATIN	 Study	 Days	 2026	 in	 Tuzla,	 in	 the	 context	 of	 current	 social	 changes,	 and	 in	 the	
continuation	of	the	previous	EGATIN	study	days,	we	will	deal	with	the	post-truth	discourse	and	its	possible	
reflections	 on	 group	 analysis,	 our	 groups	 and	 group	 analytic	 training,	 and	 to	what	 extent	 and	 how	 group	
analysis	can	be	a	response	to	the	challenges	of	the	post-truth	era.	

	

	

https://www.egatin.net/news-events/events/12
https://www.egatin.net/news-events/events/12
https://www.egatin.net/news-events/events/12
https://www.egatin.net/news-events/events/12


25 
 

 

25 

	

																					19th	International	GASI	Symposium	
																														26-30	August,	Athens,	Greece	
																				From	Negative	Mirroring	to	Tradition,	Creativity,	and	Innovation																																																									
																																																Group	as	Pharmakós	

Thhttps://w  
In	ancient	Greek	mythology,	Pharmakós	suggests	both	remedy	and	poison.	Pharmakós	is	both	the	instrument	
of	change,	the	remedy,	and	at	the	same	time	the	entity	destroyed	or	poisoned	by	that	change.	Pharmakós	has	
the	power	to	transform.	Negative	mirroring	is	a	characteristic	of	Pharmakós	and	could	be	seen	as	one	of	the	
sources	of	difficulties	 the	world	 is	 embroiled	 in.	 In	 this	 sense,	Pharmakós	 reflects	 the	 current	 social	 crisis.	
How	can	the	symbolic	meaning	of	Pharmakós	be	elevated	into	a	creative	spark,	from	a	negative	mirror	into	a	
messenger	of	positive	change?	

Pharmakós	 stands	 at	 the	boundary	between	margin	 and	 centre,	 between	exclusion	 and	 integration.	Group	
participation	 can	 be	 both	 harmful	 and	 beneficial.	 Relationships	 can	 nourish	 and/or	 injure.	 Words	 can	
constrain	and/or	enhance	understanding.	Binary	distinctions	between,	among	other	polarities,	good	and	evil,	
positive	 and	 negative,	 constructive	 and	 destructive,	 collapse	 under	 the	 paradox-embracing	 grasp	 of	
Pharmakós.	

Delegates	are	invited	to	explore	the	idea	that	the	group	can	shift	from	being	a	passive	observer	to	becoming	
an	active	site	of	tradition,	creativity,	and	innovation.	The	same	forces	that	isolate	or	stigmatize	the	group	can	
become	the	very	ground	for	transformation	and	renewal,	personally,	socially,	and	culturally.	

The	Symposium	offers	us	an	opportunity	 to	consider	 the	contradictions,	paradoxes	and	 inherent	duality	 in	
many	 aspects	 of	 our	 lives	 in	 general,	 and	 of	 our	 Group	 Analytic	 endeavors	 in	 particular.	 How	 can	 these	
dualities	be	negotiated?	In	this	symposium,	we	are	invited	to	transcend	linear	thinking	and	explore	the	idea	
that	the	group	is	often	simultaneously	the	site	of	psychic	injury	and	the	space	of	potential	healing.	

Daily	themes:	
Thursday	-	Sociopolitical	
The	 Pharmakόs	 myth	 reflects	 and	 reveals	 the	 sociopolitical	 crises	 of	 the	 contemporary	 world,	 given	 its	
connection	to	ritual	expulsion	and	communal	catharsis.																																																																																														
The	 ritual	 finds	 contemporary	 expression	 in	 large-scale	 exclusion,	 polarization,	 stigmatization	 and	 social	
injustices.	How	can	groups	take	an	active	role	as	agents	of	creative	social	renewal,	rather	than	perpetuating	
divisiveness?	How	can	Pharmakós	be	integrated	into	collective	narratives?	How	can	societal	destructiveness	
be	reconfigured	into	pathways	to	healing	and	hope?	For	the	study	of	group	phenomena	in	diverse	social	and	
anthropological	contexts,	and	for	exploring	groupness	in	different	cultures,	Field	Theory	could	be	helpful.	
Friday	-	Theoretical	and	Research	
The	theme	for	this	day	invites	participants	to	explore	theoretically	and	through	research	how	Pharmakós	is	
both	a	symbol	of	healing	as	well	as	a	metaphor	of	negation.	Pharmakós	is	an	archetype	of	transformation	and	
paradox,	 as	 well	 as	 a	 metaphor	 for	 negative	 mirroring.	It	 embodies	 healer	 and	 poisoner,	 mirroring	 the	
dualities	 of	 group	 processes	 and	 center-margin	 conflicts.	 The	 concept	 of	 Pharmakós	 offers	 a	 theoretical	
framework	for	studying	the	Tripartite	Matrix.	The	dual	functions	of	the	group	as	a	mirror	of	collective	trauma	
and	as	the	location	of	reparation	can	enhance	the	exploration	of	current	dilemmas	in	theory	and	research.	
Saturday	-	Clinical	and	Training	
How	does	Pharmakós	illuminate	therapeutic	processes	and	group	dynamics?	Clinical	practice	reveals	how	the	
conductor	and	group	members	experience	embody	 the	 "remedy"	and	 the	 "poison"	roles.	Through	negative	
mirroring	and	the	experience	of	exclusion,	the	possibility	for	understanding	and	change	can	emerge.	This	can	
take	 place	 against	 the	 background	 of	 ambiguity	 and	 paradox,	 key	 dimensions	 of	 Pharmakós.		
The	 complexity	 of	 these	 phenomena	 requires	 flexible,	 multidisciplinary	 treatment	 strategies.	 Clinical	
examples,	 empirical	 and	 reflective	 practice	 illustrate	 how	 the	 group	 becomes	 the	 site	 of	 therapeutic	



26 
 

 

26 

innovation	 and	 collective	 transformation.	 This	 echoes	 the	 foundational	 role	 of	 Pharmakós	 in	 reconciling	
opposites	and	nurturing	balance	and	harmony	

Πρόταση	Βιβλίων																										
	

																									 																																									 	

																																																																		 	
	

																														 																																									 	
	

					
	



27 
 

 

27 

																	 	
	
	
	
																Για	το	11ο	Δελτίο	του	Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	(ΙΟΑΦ)		
																συνεργάστηκαν:	
	

																		Φώτης	Γιωτάκης,		Ψυχίατρος,	Ph.D,		Ψυχαναλυτής		Ομάδος,		μέλος		της		GASI,		Ιδρυτικό	τακτικό					
																		μέλος	του		Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-	ΙΟΑΦ	και	μέλος	της	Ομάδας	Εργασίας	για			
																		την	έκδοση	του	Δελτίου.	
	
																		Κώστας	Κωνσταντόπουλος,	Ψυχίατρος,	Ψυχοθεραπευτής,	Ομαδικός	Αναλυτής,	Ιδρυτικό	τακτικό	μέλος		
																		και	μέλος	του	ΔΣ	του	Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-	ΙΟΑΦ.	
	

																		Κατερίνα	Μήλιου,	Κλινική	Ψυχολόγος,	MSc,	Ψυχοθεραπεύτρια	ψυχαναλυτικής	κατεύθυνσης,	Ιδρυτικό																												
																		πρόσεδρο	μέλος	του	Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-	ΙΟΑΦ	και	μέλος	της	Ομάδας	Εργασίας	
																		για	την	έκδοση	του	Δελτίου.	
	
	 		Σοφία	Μαρία	Μωραΐτου,	Κοινωνιoλόγος,	Ψυχαναλυτική	Ψυχοθεραπεύτρια,	Ομαδική	Αναλύτρια,	τακτικό	
																		μέλος	της	GASI,	επόπτρια	και	πρόσεδρο	μέλος	του	IGA	και	Ιδρυτικό	τακτικό	μέλος	και	Γραμματέας	του		
																		Ινστιτούτου	Ομαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-	ΙΟΑΦ.	
	

																		Λένα	Τελειώνη,		Κλινική	Ψυχολόγος,	Ψυχαναλύτρια,	Ομαδική	Αναλύτρια,	μέλος	της	ΕΨΕ,	της	IPA,	Ιδρυτικό		
																		τακτικό	μέλος		του	Ινστιτούτου	Oμαδικής	Ανάλυσης	«S.H.	Foulkes»	-	ΙΟΑΦ	και	μέλος	της	Ομάδας	Εργασίας		
																		για	την	έκδοση	του	Δελτίου.	
	

																		Νίκος	Τζαβάρας, Καθηγητής Ψυχιατρικής, Διδάσκων Αναλυτής της ΕΨΕ, της Γερμανικής   
               Ψυχαναλυτικής Ενώσεως (DPV) και της IPA και τ. πρόεδρος της Ελληνικής Ψυχαναλυτικής Εταιρείας,       
               Αθήνα.   
 
	
	
	
	
	
	
															Την	τελική	ευθύνη	του	περιεχομένου	των	άρθρων,	εργασιών	και	εισηγήσεων	φέρουν	οι	συγγραφείς.	


